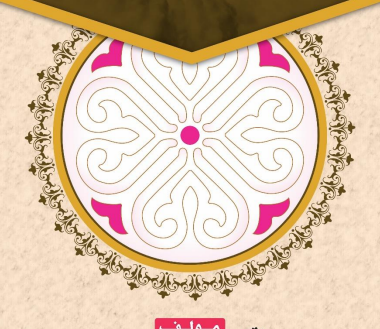
# دینی امور براجرت اور تر تراویج برطانے کی خدمت



عنزمولان مولت محجيب الرحمان منظم الشاهرة المرابعة

فاضل جامعهاشر فيدلا مور، خادم دارالعلوم مابره، تخصيل پروآه ضلع دره اساعيل خان



#### جمله حقوق بحق مولف محفوظ ہیں

نام کتاب : دینی امور پر اجرت اور تراو تکی پڑھانے کی خدمت

اشاعت اول : نومبر 2022

اشاعت دوم : مارچ 2023

نام مرتب : حضرت مولانام بيب الرحمٰن دامت بركاتهم

ناشر: المكتبة العلمية الاشرفية

تعداد :

ترتيب وتزئين : آفاب احمد جوئية 7238918



#### فبرست

| 4  | باب اول                                                                   |
|----|---------------------------------------------------------------------------|
| 4  | دینی امور پر اجرت سے متعلق متقد مین کاموقف                                |
| 4  | فصل اول                                                                   |
| 4  | اجرت اور ہدیہ کی وضاحت:                                                   |
| 14 | ٱلْمَعُرُونُ كَالْمَشُرُوطِ والا قاعده:                                   |
|    | دینی امور پر اجرت کے بارے میں فقہاء کر ام کا اختلاف، اور متن <sup>ا</sup> |
| 22 | تراو تک <sub>ے پڑھانے</sub> پراجرت سے متعلق مذاہب:                        |
| 23 | طاعات پر اجرت حرام ہونے پر دلا کل:                                        |
| 23 | قر آن مجید پڑھنے اور پڑھانے پر عوض لینا:                                  |
| 25 | اذان پر اجرت لینا:                                                        |
| 26 | نمازوں کی امامت پر اجرت:                                                  |
| 27 | فصلِ ثانی                                                                 |
| 27 | متأخرين احناف كاموقف                                                      |
| 33 | متأخرین کے فتوی جواز کی وجوہات اوراُن سے مستنطِ فوا ئد:                   |
|    | یہ استثناءات کیوں ہوتے رہے ہیں؟                                           |
|    | باب دوم                                                                   |
|    |                                                                           |

صاحب تونسوي وَعُللَّة (تلميذ حضرت مدنيُّ ومولاناعبدالشكور لكھنويُّ) ......57

# 

۱۳ عرب عالم الشيخ عبد الله المنير:



#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

ٱلْحَمْدُلِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى اَشْرَفِ الْاَنْبِيَاء وَالْمُرْسَلِيْنَ وَخَاتَمِ النَّبِيِيْنُ وَعَلَى مَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانٍ الْي يَوْمِ النَّبِيِيْنُ وَعَلَى مَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانٍ الْي يَوْمِ النَّبِيِّيْنَ وَعَلَى مَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانٍ الْي يَوْمِ النَّبِيِّيْنَ وَعَلَى مَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانٍ الْي يَوْمِ النَّبِيْن، اَمَّابَعْدُ

تراویج پڑھانے والے،تراویج میں قر آن مجید سنانے والے حفاظ و قراء کرام کو مقتدیوں کی طرف سے جو ہدایا اور عطیات ملتے ہیں ان کے شرعی حکم سے متعلق بندہ کا موقف عرصہ سے نرم تھا، اُس کی دیگروجوہات کے ساتھ ایک وجہ یہ بھی تھی کہ دیہاتوں میں سال کے اکثر دنوں اماموں کو نمازیوں کی طرف سے کچھ نہیں دیاجا تا،سال میں صرف ا یک بار فصل پر اور پھر تراو تکے سنانے پر کچھ خدمت کر دی جاتی ہے،وہ بھی اُن پر احسان ڈال کر ، اوراُس کی وجہ سے اماموں سے غلاموں کاساسلوک ہو تاہے ، نماز میں ذراسی دیر ہونے پر اُن کوڈانٹاجا تاہے،اور یوں سمجھاجا تاہے کہ اِن کو توپیسہ کی ضرورت بھی نہیں،اور کئی تو پہال تک سمجھتے اور کہتے ہیں کہ مولو یوں کے پاس پیسہ آ جائے توبیہ مست ہو جاتے ہیں، اس لئے اِن کے پاس زیادہ بیسہ نہ ہوناچاہئے،اِس کے ساتھ اُس کے ذمہ کا کام نماز پڑھانا بھی ہے،اذان دینا بھی ہے،مسجد کی خدمت اور صفائی بھی ہے،صفیں بچھانا بھی ہے، بچوں کو بھی یڑھائے گا،میت کو عنسل بھی دے گا، جب کہیں گے طلباء سمیت ختم بھی پڑھ دے گا، لیکن ہر ماہ تنخواہ نہیں ملے گی، فصل پر کچھ مقدار دی جائے گی جس کے لئے ایک ایک در اور گھرجائے گا،اور پھرتراو تکے کے ختم والے دن کچھ ملے گا،اب اگر کہہ دیں کہ تراو تک پڑھانے پر کچھ دینااورلیناحرام ہے، تواب پیرامام کِدھر جائیں ؟ کہیں تراویج پڑھانے والے

غریب طلباء ہوتے ہیں، جن کوتراو تکے پر کچھ ملتاہے تووہ کچھ وقت تک طلبِ علم آسانی سے کر لیتے ہیں۔

اکثر کتابیں اور فقالوی جو سامنے آتے ہے، اُن میں تراو تک پر کچھ لینے دینے کی ممانعت درج ہوتی تھی، تلاش کرنے سے اس بارے میں سب سے پہلے کچھ نرمی کاموقف جو بندہ کے سامنے آیاوہ شیخ الاسلام حضرت مولاناسید حسین احمد مدنی تحیالیہ کا تھا، پھر حکیم الامت حضرت تھانوی تحیالیہ کی ایک عبارت بھی سامنے آئی، پھر چند مزید فقالوی بھی سامنے آئی، پھر چند مزید فقالوی بھی سامنے آئے، یہاں تک کہ حضرت مولانامفتی محمد سلمان قاسمی صاحب دامت برکا تہم (پالنپور) کا ایک سوچالیس صفحات پر مشتمل رسالہ "اجرتِ تراو تکے اور خدمتِ امام "سامنے آیا، تودل میں کافی اطمینان وسکون کی کیفیت پیدا ہوئی۔

خیال ہوا کہ ایسے مختلف فناویٰ اور حوالہ جات کو سامنے رکھ کر آسان انداز میں اِس پر لکھاجائے، اِسی مقصد کے لئے قلم کو حرکت دی، اللہ تعالی میرے لئے آسانی فرمائیں اوراس تحریر کو قبولِ خاص وعام فرمائیں آمین۔

خیال رہے کہ ہمارامقصود تراوت کی پر کچھ لینے دینے کے مسئلہ میں اپناموقف دینا نہیں (ہم چھوٹوں کی اپنی رائے کی کیا حیثیت؟) بلکہ بڑوں کی عبارات میں مذکور دوسر ارُخ واضح کرنا اور عوام کو حفاظ و قراء کے اعزاز واکرام کی ترغیب ہے، مگر حفاظ و قراء کرام سے بھی گزارش ہے کہ وہ محض تراوت کی پرزیادہ رقوم حاصل کرنے کو پیشہ نہ بنائیں، اوراس کے لئے جگہ مارے نہ پھریں، نہ کہیں مطالبہ کریں، اُن کی غرض محض اللہ تعالی کی رضا کے

36. 3

لئے مساجد میں ایک شعارِ دین کو قائم رکھناہو، مقتدیوں کی طرف سے خوشی سے جو پچھ ملے کم ہویازیادہ دینے والوں کادل رکھنے کے لئے لیس، لا کچ نہ رکھیں، نہ کسی پر ناراض ہوں۔
اس مسکد سے متعلق جن اکابرین نے دوسر ا موقف اختیار فرمایا ہے ، وہ بھی ہمارے سامنے ہے ، لیکن جن اکابرین نے اس بارے میں نرم پہلواختیار کیا ہے، اہل مساجد کے نہ کورہ بالارویہ کو اور اماموں کی حالت ِ زار کو دیکھ کر دورِ حاضر میں زیادہ بہتر معلوم ہوتا ہے ، بالخصوص جب کہ مفتیانِ کرام علماءِ عظام کے ارد گر دیر او تک پڑھانے والے حفاظ و قراء اور بہت سے مقامات پر علماء فضلاء اِس موقف کی عملی مخالفت کرتے نظر آتے ہیں، عدم جو از کاموقف رکھنے والے اداروں کے کئی مدر سین بھی اِس میں ناموافق ہیں ، اس لئے حرمت کے فقاوی جاری کر کے عوام کے اذبان کو حفاظ و قراء سے بد ظن کرنے کا کوئی فائدہ خریب ہے۔

#### بإب اول

## دینی اموریر اجرت سے متعلق متقدمین کاموقف

اسبارے میں بحث کااصل عنوان تھا"دینی امور پر اجرت" بحث کی تفصیل میں جانے سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اجرت کی تعریف کی جائے، کہ اُجرت کس کو کہتے ہیں؟ فصل اول

## اجرت اور ہدیہ کی وضاحت:

اجرت اوراجاره دونول كاماده ايك ب، اور دونول لازم وملزوم بي، اوراجاره كى تعريف يهبه -تَمُلِيْكُ الْمَنَافِعِ بِعِوَضٍ (المغرب فى ترتيب المعرب جلده، ص٢٨، ط مكتبه اسامه بن زيد حلب)

منافع کامالک بناناعوض کے بدلے۔

الْاُجُرَةُ ٱلْعِوَضُ الْمُسَتَّى فِي عَقْدِ الْرِجَارَةِ (المطلع على الفاظ المقنع جلدا: ص ٦٥ ط مكتبة السوادي)

اجرت عقدِ اجارہ میں متعیّن کئے ہوئے عوض کانام ہے۔

فَالْإِجَارَةُ بَيْعُ الْمَنْفَعَةِ لُغَةً وَلِهٰذَاسَمَّاهَالُهُلُ الْمَدِيْنَةِ بَيْعًاوَارَادُوْابِهِ بَيْعَ الْمَنْفَعَةِ وَلَهٰذَاسُمَّاهَالُهُلُ الْمَدِيْنَةِ بَيْعًاوَارَادُوْابِهِ بَيْعَ الْمَنْفَعَةِ وَلِهٰذَاسُيِّ الْبَكَلُ الْبَكَلُ الْمَنْفَعَ لَكُمْ فَا تُوْهُنَّ الْبَهُورُهُنَّ ، وَالْأَجْرَةُ بَكَلُ الْمَنْفَعَةِ لُغَةً وَلِهٰذَاسُيِّ الْمَهُرُ فِي بَابِ النِّكَاحِ اَجْرًا فَا تُوهُنَّ الْبَهُورُهُنَّ اللهُ فَوْرَهُنَّ اللهُ وَالْمُورَةُ اللهُ الْمَهُورُهُنَّ لِآنَ لِكُورَهُنَّ اَيْ مُهُورَهُنَّ لِآنَ لِكَوْرَهُنَّ اللهُ وَاللهُ الْمَهُورَهُنَّ لِآنَ الْمَهُرُونُ بَالِ النِّهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِلللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

اجارہ لغت میں منفعت کو فروخت کرناہے،اس لئے اہل مدینہ اجارہ کو ہے کانام دیتے ہیں،اور مر ادمنفعت کو فروخت کرناہے ہیں،اسی لئے عقد میں ملنے والے بدل کانام اجرت رکھا گیا،اللہ تعالی نے فَان اَرْضَعُن اَکُمْ فَا تُوْهُ هُنَّ اُجُوْرَهُنَّ میں دودھ پلانے کے عوض کو اجرت فرمایا، اجرت لغت میں منفعت کابدل ہے،اسی لئے نکاح کے باب میں مہر کو اللہ تعالی کے اس فرمان فَانْکِحُوْهُنَّ بِاِذُنِ اَهْلِهِنَّ وَا تُوْهُنَّ اُجُوْرَهُنَّ میں اجرت فرمایا گیا کیوں کہ مہر عضو فرمان فَانْکِحُوْهُنَّ بِاِذُنِ اَهْلِهِنَّ وَآتُوهُنَّ اُجُوْرَهُنَّ میں اجرت فرمایا گیا کیوں کہ مہر عضو خاص سے منفعت کابدل ہے۔

اجارہ اوراجرت سے متعلق قر آن وسنّت کی بے شار نصوص ہیں، جنہیں ذکر کرنے کی ضرورت نہیں، قر آن وسنّت اور لغت سے واضح ہو تاہے کہ کسی منفعت کاوہ عوض اجرت ہے، جو قیت اور خمن بننے کی صلاحیت رکھتا ہو، اور اجیر ومستأجر کے مابین متعیّن اور طے ہو جائے، اجرت میں "طے کرنے، متعیّن کرنے "کا معنی لازم ہے، بغیر تعین اجرت نہیں کہی جاسکتی۔

اور ہدریہ کیاہے، کتب لغت و کتب فقہ میں ہے

ٱلْهِبَةُ وَالْهَدُيَةُ وَالْعَطِيَّةُ كُلُّ مِنْهَاتَمُلِيْكُ بِلَاعِوَضٍ، اِلَّا ــــاِذَاكَانَ لِلْمُوَاصَلَةِ وَالْوِدَادِ فَهِبَةٌ وَإِنْ قُصِدَبِهِ الْإِكْرَامُ فَهَدُيَةٌ (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٢:٣٢٢ط وزارة الاوقاف)

ہبہ ہدید اور عطیہ اِن میں سے ہرایک کامفہوم یہ ہے کہ بغیر عوض کسی کومالک بنانا ہے،البتہ یہ تملیک آخرت کے ثواب کے لئے ہے توصد قد ہے،اور تعلق جوڑنے اور محبت کے لئے ہے تو ہدیہ ہے۔
لئے ہے تو ہبہ ہے،اوراگر اکر ام مقصود ہے تو ہدیہ ہے۔

ٱلْهَدُيَةُ هِيَ الْمَالُ الَّذِي يُعْطَى لِآحَدٍ آوُيُرْسَلُ اِلَيْهِ اِكْرَامَّالَهُ (مجلة الاحكام العدلية ص٢٥١،ط دارابن حزم)

ہدیہ وہ مال ہے جو کسی کے اگر ام کی نیت سے اُس کو دیاجا تاہے یااُس کے پاس بھیجاجا تاہے۔

اَلْهَدُيّةُ مَايُوْخَنُ بِلاَ شَرْطِ الْإِعَادَةِ (التعريفات للجرجاني ص١٤٢، طرحمانيه لامور) بديه وه ہے جولياجائے اور واپي كي شرطنه مو۔

ٱلْهَدُيَةُ مَابَعَثْتَهُ لِغَيْرِكَ اِكْرَامَالَهُ (التوقيف على مهمات التعريفات ص٣٣٣.ط عالم الكتب قامره)

ہدیہ وہ ہے جو توکسی دوسرے کے اعزاز واکرام کی وجہ سے اُس کے پاس بھیجے۔ هِیَ شَیْعٌ یُعُطٰی لِلْمَوَدَّقِ یُرَادُبِهَالِ کُرَامُ الْمُهْلٰی لَاغَیْرُ (کشاف اصطلاحات الفنون والعلومر ۲:۱۷۴۰)

ہدیہ وہ چیز ہے جو محبت کی وجہ سے دی جاتی ہے جس سے مقصود صرف اُس کااکر ام ہے جس کو ہدیہ دیاجا تاہے، کچھ اور مقصود نہیں ہو تا۔

عِنْدَالْمَالَكِيَّةِ وَالْحَنَفِيَّةِ وَالشَّافَعِيَّةِ وَالْحَنَابِلَةِ وَالْاَبَاضِيَةِ تَمْلِيْكُ عَيْنٍ بِلاعِوَضٍ إِكْرَامًالِلْمُهْلٰى لَهُ (القاموس الفقهي ١:٣٦٤ ط دارالفكر دمثق)

مالکیہ حفیہ شافعیہ حنابلہ اوراباضیہ کے نزدیک ہدیہ بغیرعوض کے کسی عین چیز کا مالک بناناہے جس کوہدیہ دیاجا تاہے اُس کے اعزاز واکرام کے ارادے سے۔

ان سب عبارات سے واضح ہے کہ ہدیہ وہ ہے جس کی شرط و تعیین نہ کی گئی ہواور اعزاز و اکرام کے لئے دے دیاجائے، جب کہ اُجرت میں شرط و تعیین ہوتی ہے اور ضروری نہیں کہ اعزاز واکرام مقصود ہو، دونوں کی لغوی واصطلاحی تعریفات سے واضح ہوا کہ یہ دونوں باہم متضاد چیزیں ہیں، ایک چیز نہیں ہیں، چنا نچہ حدیث عسب فحل بھی ہدیہ واُجرت کافرق واضح کرتی ہے۔ عَن اَنسِ بُنِ مَالِکٍ اَنَّ رَجُلًا مِّن کِلَابٍ سَأَلَ النَّبِیَّ صلی الله علیه وسلم عَن عَسْبِ الله عَلْمَ وَ فَرَخَّصَ لَهُ فِي الْكُوامَةِ الْفَحُلِ فَنَهَاهُ فَقَالَ یَارَسُولَ اللَّهِ إِنَّانَظُرِقُ الْفَحُلَ فَنُكُرَمُ فَرَخَّصَ لَهُ فِي الْكُوامَةِ (سنن الترمذی ۱۵۳ اطفاروقی کتب خانہ ملتان)

حضرت انس ر الله عَمَّا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

جب نرجانور کومادہ سے ملایا جائے، تونر جانور کامالک مادہ جانوروالے سے اجرت طے کر کے لیے تو آپ مَنَّ اَنْتُیْمِ نے اِس سے منع فرمایا کتب فقہ میں اِس کاذکر اجارہ فاسدہ میں آیا ہے، لیکن نر جانور کے مالک نے نہ اجرت کاذکر کیانہ بعد میں اجرت ما نگی، مگر مادہ جانور کے مالک نے اُس کو بطور اکرام پچھ دے دیا، آپ مَنَّ اللَّیْمِ اِس کی اجازت دے دی، اس سے معلوم ہوا کہ جور قم طے ہووہ تو اجرت ہے، لیکن جو بغیر ما نگے دیا جائے وہ اجرت نہیں اکر ام ہے، سوال کرنے والا صحابی عربی ہے ، اور خود نبی کریم مَنَّ اللَّیْمِ اِس خابی عربی ہے ، اور خود نبی کریم مَنَّ اللَّیْمِ اِس خابی ایک اور خود نبی کریم مَنَّ اللَّیْمِ اِس خابی اور اکر ام و کر امت سمجھا ہے۔

کتبِ فقہ سے بھی اجرت اور ہدیہ کا فرق خوب واضح ہو تاہے

وَلَا يُعْطَ أُجْرَةَ الْجَزَّارِ الْحَ اَمَّالُوْ اَعْطَاهُ لِفَقْرِ مَ اَوْعَلَى وَجُهِ الْهَدُيَةِ فَلَا بَأْسَ بِهِ (تبيين الحقائق ج6 ص9 ط المطبعة الكبري الاميرية بولاق مصر)

قصائی کو قربانی کے جانور کی کھال اجرت میں دیناجائز نہیں،لیکن اگراُس کے غریب ہونے کی وجہ سے دے یابطور ہدیہ دے تو کچھ حرج نہیں۔

اِس مسکلہ سے واضح ہو تاہے کہ قصائی کو قربانی کی کھال دیناپہلے سے شرط نہ ہواور دی جائے توہدیہ ہے،اور شرط ہو تواُجرت ہے۔

امام ابو بكر محمد بن ابي سهل سر خسى رحمه الله فرماتے ہيں ،

فَإِنْ عَرَفَ الْقَوْمُ حَاجَتَهُ فَوَاسَوْهُ بِشَيْعٍ فَهَا آحُسَنَ ذَالِكَ بَعْدَانَ لَّا يَكُوْنَ عَنُ شَرُطٍ، لِأَنَّهُ فَرَخَ نَفْسَهُ لِحِفُظِ الْمَوَاقِيْتِ وَإِعْلَامِهِ لَهُمْ فَرُبَهَالَايَتَفَتَّغُ لِلْكُسْبِ فَيُنْبَغِى لَهُمْ اَنْ يُهْدُوا اللهِ وَهِلَا الْمَوَاقِيْتِ وَإِعْلَامِهِ لَهُمْ فَرُبَهَا لَايَتَفَتَعُ لِلْكُسْبِ فَيَنْبَغِى لَهُمْ اَنْ يُهْدُوا اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِمْ اَنْ يُهْدُوا اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِمْ اللهِ وَعَلَى هَذَاقَالُوا الْفَقِيلُهُ الَّذِي يُفْتِى فِي بَلُدَةٍ اَوْقَرْيَةٍ لَا يَحِلُّ لَمْ اللهِ وَعَلَى هَذَاقَالُوا الْفَقِيلُهُ الَّذِي يُغْتِى فِي بَلُدَةٍ اَوْقَرْيَةٍ لَا يَحِلُّ لَهُ اللهِ وَعَلَى الْفَتْيَا شَيْئًا عَنْ شَرُطٍ فَإِنْ عَرَفُوا حَاجَتَهُ فَاهُدُوا اللهِ فَهُو حَسَنَّ لَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

(متقد مین فرمارہے ہیں کہ مؤذن کواجرت تو نہیں دی جاسکتی لیکن) اگرلوگ اُس کا حاجت مند ہونامعلوم کریں اور پچھ دے کراُس سے ہمدردی کریں تویہ بہت اچھاہے جب کہ یہ شرط کرکے نہ ہو، کیوں کہ اُس نے اپنے کواو قات کاخیال رکھنے اورلوگوں کووقت کی اطلاع کرنے کے لئے فارغ کیاہے، کیوں کہ ہوسکتاہے کہ بھی وہ کمانے کے لئے فارغ نہ ہو، تولوگوں کو چاہیئے کہ اُس کوہدیہ پیش کیا کریں، کیوں کہ انبیاء اور پینمبر علیہم السلام بھی ہدیہ قبول کرتے تھے، اِسی بناء پر فقہاء نے کہا ہے کہ وہ عالم جو کسی شہریا گاؤں میں فتوی دیتاہے اُس کے لئے فتوی پر شرط کرکے پچھ لیناتو جائز نہیں، لیکن لوگوں کو اُس کی حاجت مندی معلوم ہو اور ہدیہ پیش کریں تو اچھا کرکے پچھ لیناتو جائز نہیں، لیکن لوگوں کو اُس کی حاجت مندی معلوم ہو اور ہدیہ پیش کریں تو اچھا ہے ، کیوں کہ اُن پر اُس کا احسان ہے کہ اپنے کو کمائی سے فارغ کیاہے اورلوگوں کے دینی کام کا خیال رکھے ہوئے ہے، تولوگوں کو بھی چاہیئے کہ اُس کے احسان کے بدلے میں اُس کے ساتھ حیال رکھے ہوئے ہے، تولوگوں کو بھی چاہیئے کہ اُس کے احسان کے بدلے میں اُس کے ساتھ احسان کریں۔

متقد مین کی بیہ عبارت صاف بتاتی ہے کہ پہلے سے شرط ہو کہ موُذن کواذان پر پچھ دیا جائے گا تو موُذن کووہ مشر وط دینااُ ہُرت ہے، لیکن شرط نہ ہواُس کی حاجت مندی کے سبب دے دیاجائے تو یہ ہدیہ ہے اُہرت نہیں ہے۔ ایسے ہی شہریا گاؤں کامفتی صاحب لوگوں کومسائل بتاتااور لکھ دیتا ہے، اگر پہلے سے پچھ لینے دینے کی شرط ہوتو یہ فتولی پر اُجرت ہے، اور شرط نہ ہو اور لوگ اُس کی ضروریات وحاجات کے لئے دے دیاکریں تو یہ ہدیہ ہے اُجرت نہیں ہے، اس لئے اس کے لینے دینے میں کوئی قاحت نہیں۔

اِس عبارت سے سمجھ آتاہے کہ یہی بات ہردین کام کرنے والے سے متعلق ہے۔

یہاں خیال رہے کہ متقد مین شرط کی ہوئی اُجرت کو توناجائز کہہ رہے ہیں، لیکن بغیر شرط کچھ دینے لینے کو صاف صاف ہدیہ کہہ رہے ہیں، اور اُس کو صرف جائز نہیں کہہ رہے، بلکہ لوگوں کو ترغیب بھی دے رہے ہیں کہ اِن حضرات کوان دینی کاموں میں مشغول ہونے کے سبب ہدایا دیا کریں، اور دینی کام کرنے والوں کو سمجھارہے ہیں کہ ہدایا قبول کرلیا کریں کیوں کہ ہدایا قبول کرنا نبیاءورُ سُل علیہم السلام کی سنت ہے۔

یہ صری عبارت مفتیان کرام کو متوجہ کررہی ہے کہ دینی کاموں پر دیئے جانے والے ہدایا کو تو متقد مین نے بھی ناجائز نہیں کہا، بلکہ مستحسن قرار دیاہے، لوگوں کو دینے کی اور دینی کام کرنے والوں کو لینے کی ترغیب دی ہے، غور فرمائیں کہ بغیر شرط کئے اذان وافتاء پر دی جانے والی چیز ہدیہ ہے اُجرت نہیں، تو بغیر شرط کے تراوی کے امام کو دی جانے والی رقم کیوں ہدیہ نہیں اور اُجرت ہے؟

اگر مزید غور فرمائیں تومتقد مین نے بھی اذان وافقاء پر ملنے والے ہدایا پر اَلْمَعُووُ فُ كَالْمَشُووُ وَطِ كَا قاعده لا گونہیں كیا، نامعلوم متأخرین علاءِ ہند تراوت كے اماموں كو ملنے والے ہدایا پر كس بناء پر اَلْمَعُووُ وَفُ كَالْمَشُووُ وَطِ كا قاعده لا گوفرمارہے ہیں؟

ہدیہ اوراُجرت کے اِس فرق سے واضح ہوا کہ جب کسی کے ذمہ قر آن مجید پڑھانالگایا جائے، کہ وقت فارغ کرکے بچے کو قر آن مجید پڑھناسکھادیں،اوروہ قر آن مجید پڑھائے، پھر جب دل کرے بیچ کا سرپرست اُس کو پچھر قم دے دے، توبیر قم اجرت نہیں بلکہ ہدیہ ہے، اور اِس پڑھانے والے کو اجرت پرپڑھانے والا نہیں کہیں گے، البتہ جب بیچ کے سرپرست اور اِس استاذ کے در میان شروع سے رقم کی مقد ارمتعین ہوجائے، توبہ رقم اجرت کہلائے گی ، اور بہ اجرت پرپڑھانے والا استاذ کہلائے گا۔

ایسے ہی کسی مسجد کے متولی نے کسی غریب کو کہا کہ آپ روزانہ مسجد کی خدمت اور صفائی کر دیا کریں تو بہتر ہوگا، آپ کو ثواب ملے گا، اُس غریب نے مسجد کی خدمت شروع کر دی، ایک مہینہ گذرنے پر مسجد کا متوتی اُس کو کچھ رقم دے دے، توبیہ اجرت نہیں، اور نہ ہی اِس کو اجرت پر مسجد کی خدمت وصفائی کرنے والا کہیں گے۔

یہی بات اذان دینے والے مؤذن، نمازیں پڑھانے والے امام کی ہے جب کچھ عوض طے نہیں کیا گیانہ پہلے سے طے چلا آرہاہے اور یو نہی کوئی اُن کو کچھ رقم دے دے، توبیہ ہدیہ ہوگا، اجرت نہیں کہلائے گی۔

اجرت تبہی کہلائے گی جب پہلے سے طے ہو کہ پابندی سے اذان دینے پر اور نمازیں پڑھانے پر اتنی رقم دی جائے گی۔

ایسے ہی جب تراو کے پڑھانے کی اجرت کی بات کی جاتی ہے، تواجرت کی صورت یہی ہے کہ تراو کے پڑھانے والا پہلے سے اہل مسجد سے طے کرے کہ کتنی رقم دیں گے؟ اگر اُس نے پہلے سے طے نہیں کیا، نہ امام نے منہ سے نکالانہ مقد ایوں نے اِس بارے میں پچھ بولا، مقد ارکی تعیین ہوئی ہی نہیں، اور پھر تراو تے کے امام کو مقتد یوں کی طرف سے پچھ دیاجا تاہے اُس کو اجرت کانام نہیں دیاجا سکتا۔

اب لیجیے بعض اکابر علماء کرام کی تصریحات ملاحظہ فرمالیں۔ ۱) فقیہ امت مفتی اعظم حضرت مولا نامفتی کفایت اللّٰہ صاحب بھٹاللّٰہ کے الفاظ ہیں، "بلا تعین (تراوی میں قرآن سنانے والے کو)دے دیاجائے،اور نہ دینے پر کوئی شکوہ وشکایت نہ ہو،توبیہ صورت اجرت سے خارج اور حد جواز میں داخل ہو سکتی ہے"۔ (کفایت المفتی جلد ۳،۳۵،۳۹۵ میلفظ)

حضرت مفتی صاحب نے ''نہ دینے پر کوئی شکوہ وشکایت نہ ہو''اس لئے فرمایا تا کہ بیہ پوری طرح ہدیہ کی صورت بن سکے ،ورنہ اِس قید کی زیادہ ضرورت نہیں۔

۲) مولانامفتی غلام الرحمٰن صاحب(جامعه عثانیه پشاور) فرماتے ہیں،

"اجرت اور مقتدیوں کے اعزاز واکر ام کے مابین فرق کر ناضر وری ہے،اجرت تو تب بنتی ہے جب حافظ قر آن اور مقتدیوں کے مابین با قاعدہ معاہدہ ہو،اور پھر ختم کے وقت اسے وہی مقررہ رقم دی جائے "۔ (فآوی عثمانیہ جلد ۲، ص۳۹۹ط العصر اکیڈی جامعہ عثمانیہ یشاور)

س مولانامفتی رضاء الحق صاحب دامت برکاتهم (جنوبی افریقه والے)فرماتے ہیں، نیز (تراوح والے امام کوجودیاجاتاہے)بظاہر اجرت بھی نہیں، کیوں کہ کوئی کچھ دیتے ہیں، اور کوئی کچھ، کوئی کم ہدیہ پیش کرتے ہیں اور کوئی زیادہ، اجرت توہ ہے جو معروف یامشر وط ہو، یہاں دینے کاعرف توہے، لیکن مقدار میں بہت تفاوت ہوتاہے الخ (قاوی دارالعلوم زکریا جنوبی افریقہ، ج2ص 562، طزمزم پبلشرز، کراچی)

اس سے معلوم ہوا کہ معروف یامشر وط کے لئے مقدار کا تعین ضروری ہے،اوروہ یہال موجو دنہیں ہوتا۔

۷) محدث عظیم مولانانصیرالدین غور عشتوی عیاللہ کے تلمیدلئق مولانامفتی محمد فرید صاحب عیاللہ (فاضل مدرسہ غور عشت، سابق شنخ الحدیث دارالعلوم حقانیہ اکوڑہ خٹک) فرماتے ہیں،

وَامَّامَا يُعْطَى الْحُقَّاطُ فِي رَمَضَانَ عِنْدَخَتْمِ الْقُرُ آنِ فَالْحَقُّ اَنَّهُ جَائِزٌ لِاَنَّهَا هَلْ يَهُ مَعُرُوفَةٌ لَيْسَتُ بِأُجُرَةٍ ، ۔ ۔ ۔ ۔ والْإِعْتِبَارُلِنِيَّةِ الدَّافِعِ دُونَ هَلْ يَهُ مَعُرُوفَةٌ لَيْسَتُ بِأُجُرَةٌ وَالْحَرَجَ فِيهِ اَيْضًا لِاَنَّهَا لَيُسَتُ عِوضَ الْآخِيْ فَافْهَمْ ، وَلَوْسُلِّمَ اَنَّهُ أُجُرَةٌ فَلاحَرَجَ فِيهِ اَيْضًا لِاَنَّهَا لَيُسَتُ عِوضَ اللّهِ الْمُسْتُونَةِ البَّسُتُ عِوضَ الْإِمَامَةِ الْمَسْتُونَةِ البَّسُتُونَةِ الْبَحْتَةِ بَلُ هِي عِوضُ الْإِمَامَةِ الْمَسْتُونَةِ الْمَسْتُونَةِ الْمَحْصُوصَةِ وَلَا الْمِمْامَةِ الْبَحْتَةِ بَلُ هِي عِوضُ الْإِمَامَةِ الْمَسْتُونَةِ الْمَسْتُونَةِ الْمَسْتُونَةِ الْمَحْوَةِ عَلَى الْإِمَامَةِ الْمُقَيَّدَةِ بِمَكَانٍ اَوْرَمَانٍ الْمُخْصُوصَةِ وَلَاضَيْرَقِ الْمُولِيَّةِ السنن شرح سنن الترمذي جلدا، ص٠٩ الْوقِرَائَةِ سُورَةٍ وَسُورٍ (منهاج السنن شرح سنن الترمذي جلدا، ص٠٩ بأب كراهية ان يأخذ الموذن على الاذان الاجر، ط مَتِب حَاني الورُه وَثَكُ، عاشَة قاوى فريدي ج٢٠ ص٢٥٩)

حافظوں کو جور مضان میں ختم قر آن کے وقت دیاجا تاہے، تن یہ ہے کہ جائزہے کیوں

کہ یہ معروف ہدیہ ہے، اجرت نہیں ۔۔۔اور دینے والے کی نیّت کا عتبار ہو تاہے، نہ کہ لینے
والے کی نیّت کا، اِس کو خوب سمجھو، اور اگر تسلیم کر لیاجائے کہ یہ اُجرت ہے تو بھی اِس میں حرج نہیں، کیوں کہ یہ تلاوتِ محضہ یا امامتِ محضہ کاعوض نہیں، بلکہ مخصوص مسنون امامت کاعوض نہیں، بلکہ مخصوص مسنون امامت کاعوض سورت ہے، اور اُس امامت کی اجرت لینے میں حرج نہیں جو مکان یازمانہ کے ساتھ یا خاص سورت یاسور توں کی تلاوت کے ساتھ مقید ہو۔

اور فرماتے ہیں،

"حافظ کوجور قم دی جاتی ہے وہ غالبًاصلہ، مکافات اوراکرام معروف ہو تاہے نہ کہ اجرت مشروط یامعروف ہو تاہے نہ کہ اجرت مشروط یامعروف ہوتی ہے، کیول کہ نہ عقد اجارہ موجود ہے، اور نہ کوئی اشتر اط متحقق ہے اور نہ کوئی خاص اجرت پر عرف جاری ہے، اور نہ حافظ حاکم یا قاضی کے پاس مطالبہ کر سکتا ہے، بخلاف مز دور اور اجیر کے کہ اُس کی اجرت شرط یا عرف سے معلوم ہوتی ہے، اور وہ مر افعہ الی القاضی بھی کر سکتا ہے۔"(فناوی فرید ہے جلد ۲ص ۵۷۸)

یہ حضرات بغیر طے کئے دیئے جانے والے کوہدیہ کہہ رہے ہیں اوراجرت ہونے کی صاف صاف نفی فرمارہے ہیں، اَلْمَعُورُونُ کَالْمَشُرُوطِ کے مطابق مشروط اور متعیّن ومقرر نہیں مان رہے ہیں۔

حکیم الامت حضرت مولانااشرف علی تھانوی عین کی ایک عبارت بھی موقع کے مناسب ہےوہ فرماتے ہیں،

'' یہ غلطی ہے کہ تعلیم پر تنخواہ جائز نہیں،اور بہہ جواز حنفیہ کے اصول پر بھی ہے، کیونکہ جو شخص کسی کے کام میں محبوس ہوتاہے،اُس کانفقہ اُسی کے ذمہ واجب ہوتاہے یا نہیں؟ دیکھو قضاۃ کوو ظیفہ اس لئے دیاجا تاہے، کہ وہ محبوس ہیں، دوسرے دیکھو بیت المال کیاہے؟وہ مجموعہ ہے مسلمانوں کے مال کا،جس کو سلطان حسب ضرورت مختلف مقاموں پر صرف کرتا ہے، علاء کو بھی اُس میں سے وظا نُف دیئے جاتے تھے، اور کسی نے اُس کو حرام نہیں کہا، توچندہ کی بھی تو یہی حقیقت ہے کہ مسلمانوں کے مال کامجموعہ ہے، صرف اتنافرق ہے کہ بیت المال سلطان کی طرف منسوب ہو تاہے،اس لئے لوگوں کی نظروں میں اُس کی وقعت ہے،چندہ کی وقعت نہیں،ورنہ اصل میں دونوں کیساں ہیں، پھر چندہ میں سے علاء کووظیفہ لینا کیوں حرام ہونے لگاہے؟اور تعیین مقدار سے اُس کے اجرت ہونے کاشبہ نہ کیاجائے، تعیین تو اس لئے کی جاتی ہے تا کہ بعد میں نزاع نہ ہو،ورنہ اگر تعیین نہ کی جائے،اور موافق ضرورت لیا جائے تواس میں اختلاف اور نزاع کابڑااندیشہ ہے، تم کہو مجھے اتنی مقدار ناکا فی ہے، دوسراکیے کہ کافی ہے، اس نزاع کے رفع کرنے کو پہلے ہی سے مقدار معیّن کر دی جاتی ہے، غرض تنخواہ کے جواز میں کوئی شبہ نہیں"۔ (خطبات حکیم الامت جلد ۱۳۰۷ دین ود نیاص ۲۳۴ ط تالیفات اشر فیہ )

حضرت تھانوی رحمہ اللہ کی اِس عبارت سے تواشکال ہی ختم ہوجا تاہے، کہ فرمایا کہ "تعیین مقدارسے اُس کے اجرت ہونے کاشبہ نہ کیاجائے"جس کا مطلب ہے کہ تعلیم قر آن پر متعین رقم کو تعیین کی وجہ سے اُجرت نہ سمجھا جائے وہ محض نفقہ ہے ، تواگر تعلیم قر آن کے وقت وظیفہ کی مقدار متعیّن ہو تو بھی اجرت نہ سمجھی جائے ، اور تراوی کے امام کے لئے تعیین نہ ہو تو بھی وہ اجرت ہے ؟

آگے کی جو بحث آرہی ہے،اُس میں جب بھی تراویج کی اجرت سے متعلق کوئی عبارت ہو توسمجھ جاپئے کہ مر اد طے شدہ رقم ہے،نہ کہ ہدیہ وعطیہ۔

## ٱلْمَعْرُونُ كَالْمَشُرُوطِ والا قاعده:

اگر کہاجائے کہ ٹھیک ہے کہ تراو تک میں قر آن مجید سنانے والے کی طرف سے طے نہیں ہوتا، لیکن عام رواج ہے کہ لوگ ضرور دیتے ہیں، اور فقہی قاعدہ ہے اُلْمَعُرُوْفُ گالْمَشُووُ طِ جورواج میں ہووہ بھی شرط لگائے ہوئے اور طے کئے ہوئے کے حکم میں ہے۔ توبات یہ ہے کہ یہ قاعدہ درست ہے، لیکن اِس قاعدہ کاموقع اور مطلب کیا ہے؟

فقہ اوراصولِ فقہ کی کتابوں سے جو سمجھ آتا ہے وہ یہ ہے کہ اِس قاعدہ کامطلب یہ ہے کہ کسی بھی معاملہ میں کوئی بات متعیّن کر ناضر وری ہوتا ہے، لیکن معاملہ کرنے والے فریقین کے در میان ایسی چیز زبان سے تعیّن کے بغیر مبہم چھوڑ دی جاتی ہے، اور عرف اُس کے تعیّن کا ہے، تواب عُرف اُس کا تعیّن کر دے گا اگرچہ زبان سے تعیّن نہیں ہوا ہے، عُرف کا تعیّن زبانی شرط و تعییّن نہ مانے اور کہے کہ میں نے شرط و تعییّن کے برابر ہوگا، اگر اُن میں سے کوئی فریق کُل کو یہ تعییّن نہ مانے اور کہے کہ میں نے توابی بات نہیں کہی تھی لہذا یہ میرے ذمہ نہیں ہے، تواس فریق کی بات نہیں سُی جائے گی، اور وہ بات اُس پرلازم ہوگی یہ ہے اَلْہَ خُدُو فُ کَالْہَ شُدُو وَطِ، مثلًا

ا) کسی بستی یاشهر میں وہاں کی تمام عور توں کے لئے بلا تفریق مہر کی معیّن مقدار طے کر دی گئی، پھر کسی کے نکاح کے وقت مہر کاذکر نہیں ہوا، تو مہر مثلی کی تحقیق کی ضرورت نہیں، وہی معروف مشروط کی طرح ہو گا۔(ہدالمحتام۲۲۸۲)طامدادیہ ملتان)

- خاص مدت تک جانور کرایہ پرلیا، یہ طے نہیں ہوا کہ اُس کاچارہ کس کے ذمہ ہوگا،
   عرف میں چارہ متأجر کو کھلانا ہو تاہے، توچارہ متأجر ہی کے ذمہ لازم ہوگا، مالک سے مطالبہ نہیں کرے گا۔ (د دالمحتار ۹:۲۴)
- ۳) آدمی نے غلام کے مالک سے غلام خدمت کے لئے لیا، پھراُس غلام کوسفر پرساتھ لے جائے، اور عُرف میں سفر پرساتھ لے جاناہو، لیکن زبانی ایسی کوئی بات نہیں ہوئی، تو چاہے مالک ناپند کرے بیہ شخص سفر پرساتھ لے جاسکے گا۔ (ددالمحتاد ۱۰۰ وط امدادیہ)
- اور کسی علاقہ میں مقرر مہر میں سے پھھ مقدار فوری دی جاتی ہے اور پھھ تاخیر سے، اور سارے علاقے کاعرف یہی ہے، تومر دکے ذمہ فوری مہر معجل کی مقدار ادا کرنا ضروری ہوگا، اور عورت مر دکوا پنے سے منع نہ کرسکے گی، اگر پورے مہرکی وصولی تک اپنے پاس آنے سے منع کرے تو عورت کو حق نہیں ہوگا۔ (مجمع الانھو ا:۵۲۷، ط دارالکت العلمہ بیروت)
- ۵) دوکاندار چیزیں بیچتے ہیں، اور قیمت کی ادائیگی میں تعجیل یا تاجیل کی بات نہیں کی جاتی، اور وہاں کے عرف میں ہر جمعہ قرض کی معیّن مقدار کی ادائیگی کرنی ہوتی ہے، توچاہے خرید نے والے سے زبانی طے نہ ہوجمعہ کو معروف ادائیگی لازم ہوگی۔ (الاشباہ والنظائد ص ۸۱ طورارا لکتب العلميہ بيروت)
- کوئی کاریگر اُجرت کے ساتھ کوئی مخصوص کام کر تاہے، کوئی شخص اُس کے ذمہ وہی کام
   لگا تاہے، دونوں کے در میان اُجرت طے نہیں ہوتی، محض سکوت ہو تاہے، کام کر انے
   والے پر اُجرت لازم ہوگی، ایسے ہی آد می کسی ہوٹل کے کمرے میں رہائش کر تا ہے،

یا حمام میں عنسل کرتاہے وغیرہ، ہوٹل اور حمام والے نے اُجرت نہیں بتائی، آدمی پر معروف اُجرت لازم ہوگی۔ (الاشباہ والنظائیر ص۸۵)

اِس بارے میں اور مثالیں بھی دی جاسکتی ہیں، اِس قدر کافی ہیں، اِن مثالوں سے معلوم ہوا کہ جو بات مشروط و متعیّن ہوناضر وری ہو،اور عُرف میں متعیّن ہولیکن معاملہ کرنے والوں کی طرف سے تعیین و شرطنہ ہوئی، توعُرف کے تعیّن سے اِسی طرح تعیّن ہو جائے گاجس طرح صرت کے زبانی تعیّن سے ہوتا ہے، اِس مفہوم کے لحاظ سے اگر مطلق امامت کے مسکلہ میں غور کیا جائے، توا کُنہ شور و طرف کے اللہ عادت آئے گا کہ

- ا) جس مسجد میں امام کو تنخواہ دینا معروف ہو، وہاں کے اہلِ مسجد نے امام مقرر کیا، لیکن اُس سے تنخواہ دینانہ دیناطے نہیں کیا، نہ امام نے ایسی بات چلائی، تووہاں کا عُرف ہی تنخواہ متعیّن کردے گا۔
- المسجد میں امام رکھ لیالیکن یہ تعیین نہیں ہوسکی کہ اہل مسجد امام کو کھانادیں گے یاوہ اپنے کمانے کابند وبست خود کرے گا، لیکن وہاں کے عُرف میں اہل مسجد کے ذمہ امام کے کھانے کابند وبست لازمی ہے، تو عُرف ہی اہل مسجد کے ذمہ کھانالازم کر دے گا۔ کھانے کابند وبست لازمی ہے، تو عُرف ہی اہل مسجد کے ذمہ کھانالازم کر دے گا۔ اب رہاتر او ت کے امام سے متعلق اُجرت کامسکہ! تو وہاں اَلْہَعُووُ فُ کَالْہَشُووُ وَطِ کا مطلب یہ ہو گا کہ (جب تر او ت کے امام کو اجرت دینا اور لینا شر عًا جائز ہو اور ) عُرف میں مساجد میں اماموں اور مقتدیوں کے در میان تر او ت کی پڑھانے پر مقتدیوں کا دینا طے ہو، پھر کسی مسجد میں تر او ت کے کے در میان تر او ت کی پڑھانے پر مقتدیوں کا دینا طے ہو، پھر کسی مسجد میں دینا تر او ت کے سے جھ دینانہ دینا طے نہ ہو سکا، تو اَلْہَعُووُ فُ کَالْہَشُووُ طِ چو نکہ عُرف میں دینا اور یوں بھی تقریر کی جاسکتی ہے کہ تر او ت کے لحاظ سے اَلْہَعُووُ فُ کَالْہَشُووُ وَطِ تب اور یوں بھی تقریر کی جاسکتی ہے کہ تر او ت کے لحاظ سے اَلْہَعُووُ فُ کَالْہَشُووُ وَطِ تب اور یوں بھی تقریر کی جاسکتی ہے کہ تر او ت کے لحاظ سے اَلْہَعُووُ فُ کَالْہَشُووُ وَطِ تب اور یوں بھی تقریر کی جاسکتی ہے کہ تر او ت کے لحاظ سے اَلْہَعُووُ فُ کَالْہَشُووُ وَطِ تب اور یوں بھی تقریر کی جاسکتی ہے کہ تر او ت کے لحاظ سے اَلْہَعُووُ فُ کَالْہُ سُووُ وَطِ تب ہو بلکہ مقدار کی تعین کے ساتھ دینا رواج ہو، مثلاً حافظِ قر آن

مقتدیوں سے طے نہیں کرتا کہ تراوت کمیں قرآن مجید سنانے پر کتنی رقم ملے گی؟ لیکن اُس مسجد میں متعیّن رقم ملنے کارواج ہے، توبیہ رقم امام ومقتدیوں کے در میان گویا مشروط ہے اگر چہ شرط نہیں لگائی گئی، مگر جب مقد ار متعیّن نہیں، اور مقتدی اپنی اپنی وسعت کے مطابق کچھ دے دیتے ہیں چاہے اجتماعی مجلس میں دیں یاعلیحدگی میں، وہ اِس قاعدہ کے تحت اجرت نہیں بنتی، اوراُس پر اجرت کی تعریف صادق نہیں آتی، بلکہ اُس کو ہدیہ واکرام (اور ہمارے عرف میں حافظ صاحب کی خدمت) کہتے ہیں۔

جیسا کہ حدیث عَسْبِ فَحْلْ میں ہے جو ابھی اوپر گزری، جس سے واضح ہوا کہ بغیر طے کئے تراو تح میں قر آن مجید سنانے پر پھے ملے تووہ کرامت واکرام ہے، اور طے کیا ہوا ملے تووہ اجرت ہے، عَسب فحل (نرکومادہ سے ملانے) پر پھھ ہدیہ دیا جانا عرف ہے، لیکن باوجو دعرف کوئی صاحب اُس کو اجرت نہیں کہہ سکتے، مگر تراو تح میں قر آن مجید سنانے والے کے لئے پھھ رقم ملئے پر دینے کاعرف ہونے کے سبب اُس کو اجرت قرار دیتے ہیں مذکورہ حدیث اِس موقف کے خلاف ہے۔

اگربالفرض کسی دور میں تراوت کی پڑھانے والے امام کے ساتھ ایسامعاملہ المعدوف کالمشروط کے قبیل سے رہاہو، تو ممکن ہے، مگر دورِ حاضر میں الیی صورت باقی نہیں رہی۔

یوں بھی کہاجاسکتاہے کہ اُلْمَعُورُونُ کَالْمَشُرُوطِ مسلّم ہے، لیکن عرف یہ ہے کہ دینے والے اُس کواجرت نہیں سجھتے، بلکہ ہدیہ، اور نذرانہ سجھتے ہیں، توجس طرح مشر وط اجرت ہو تووہ اجرت ہے، لیکن مشر وط ہدیہ ہو تو ہدیہ ہوتو ہدیہ ہوتا ہیں۔ معروف ہدیہ ہوتا جس سجھتے ہیں۔



#### دین امور پر اجرت کے بارے میں فقہاء کر ام کا اختلاف، اور متقدمین کاموقف:

(اختلاف الائمة العلماء لابن ببيرة الشيبان، ٢:٢١،٣٢. ط دارالكتب العلميه بيروت، جوابر العقودومعين القضاة والموقعين والشهودللعلامة شمس الدين محمدبن احمداسيوطى قابرى شافعى:٢١٥. ط دارالكتب العلميه،)

ترجمہ: "ثواب کے کامول میں اجرت لینے سے متعلق ائمہ نے اختلاف کیا ہے، مثلاً قرآن مجید پڑھانا، جج، اذان، امامت، امام ابو حنیفہ واحمد رحمہم اللہ فرماتے ہیں اجرت جائز نہیں، امام مالک وَحَدَّلَیْهُ فرماتے ہیں قرآن مجید پڑھانے کی اور جج اوراذان کی اجرت جائز ہے، لیکن امامت سے متعلق تفصیل ہے، اگر صرف امامت ہو (کوئی اور کام ساتھ نہ ہو) توصرف امامت پر اجرت جائز نہیں، اوراگر امامت واذان دونوں ہوں تب جائز ہے، اور یہ وگی امامت برنہ ہوگی، امام شافعی وَحَدَّلَیْهُ فرماتے ہیں، اور ہے کی اجرت جائز ہے، اور فرض نمازوں کی

امامت میں اجرت جائز نہیں، اور تراو تح کی (امامت کی) اجرت میں شوافع کے دونوں قول ہیں، اور اذان کی اجرت میں شوافع کے تین قول ہیں، ۔

وَقَالَ اَبُوْ حَنِيُفَةَ اِذَا اسْتَاجَرَرَجُلُّ رَجُلَّا يُعَلِّمُ وَلَدَهُ الْقُرْآنَ كُلَّ شَهْرٍ بِأَجْرٍ مَعْلُوْمٍ فَالَّهُ لَا يُعْلِمُ وَلَا الْقُرْآنِ كُلَّ سُوْرَةٍ مِّنَ الْقُرْآنِ فَإِنَّهُ لَا يَعْلِمُهُ كُلَّ سُوْرَةٍ مِّنَ الْقُرْآنِ بِكَذَا وَكَذَا اللهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ اَنْ يُعَلِّمُهُ الْفِقْهُ وَالْفَرَائِضَ (الاصل للامام محمدالشيباني ٢٠:٢٠ط قطر)

ترجمہ: "امام ابو حنیفہ و علیہ فرماتے ہیں جب آدمی نے کسی آدمی کواس پر اجیر رکھا کہ اُس کے بچے کو قر آن مجید سکھائے اور ہر مہینہ اِتی اجرت دے گا، یہ نہ تودرست ہے نہ حلال ہے، ایسے ہی اگریہ شرط لگائی کہ قر آن مجید کی ہر سورت سکھانے کے عوض اتنی اجرت دے گا، ایسے ہی اگر اجرت کھم رائی اِس پر کہ اُس کے بچے کو فقہ اور فرائض سکھائے گا"۔

اَمَّاالُاِ جَارَةُ عَلَى الطَّاعَاتِ فَأُمُولُ مَنْهَ الْمَنْفِيَّةِ تَقْتضِى اَنَّهَاغَيُرُ صَحِيْحَةٍ اَيُضَالِاَنَّ كُلَّ طَاعَةٍ يَخْتَصُّ بِهَاالْمُسْلِمُ لَا يَصِحُّ الْاِسْتِيْجَارُ عَلَيْهَا ـــــــ اَيْضًالِاَنَّ كُلَّ الطَّاعَاتِ الخ (الفقه على لهذاهو الله الاربعة ١١٣ ط دارالكتب العلميه)

ترجمہ: "رہی نیکی کے کاموں پراجرت! تومذہب حنفیہ کااصول تقاضا کرتا ہے کہ یہ بھی صحیح نہیں، کیوں کہ ہروہ نیکی جس کے ساتھ مسلمان مخصوص ہے، اُس پراجرت لینا صحیح نہیں۔۔۔یہی اُن کااصل مذہب ہے، اور بظاہریہ سب نیک اعمال کوعام ہے "۔ وَلاَ يَجُوزُانَ يَّسْتَأُجَرَرَجُلَّالِيُعَلِّمَ وَلَدَهُ الْقُرْآنَ آوِالْفِقَة آوِالْفَرَائِضَ عِنْدَنَا، وَقَالَ الشَّافَعِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ يَجُوزُذَالِكَ ، فَالْمَذْهَبُ عِنْدَنَاأَنَّ كُلَّ طَاعَةٍ يَخْتَصُّ بِهَا الشَّافَعِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ يَجُوزُذَالِكَ ، فَالْمَذْهَبُ عِنْدَنَاأَنَّ كُلَّ طَاعَةٍ يَخْتَصُّ بِهَا الْمُسْلِمُ فَالْرِسْتِيْجَارُعَلَيْهَابَاطِلُّ (الى قوله) وَلَوِاسْتَاجَرُوْامَنْ يَّوُمُّهُمْ فِي رَمَضَانَ وَعَيْرِهٖ لَمْ يَجُزُددووَ كَذَالِكَ إِنِ اسْتَاجَرُوْامَنْ يَّوُدِّنُ لَهُمُ (المبسوط للسرخسي وَغَيْرِهٖ لَمْ يَجُزُدودوت)

ترجمہ: "آدمی کسی کواجرت پررکھے کہ اُس کے بیچ کو قر آن مجیدیا فقہ یا فرائض پڑھا دے ہمارے نزدیک جائز نہیں،اورامام شافعی تحییات فرماتے ہیں جائزہ، ہمارامذہب یہ ہے کہ ہروہ نیکی جس کے ساتھ مسلمان مخصوص ہے اُس پراجرت کھہر اناباطل ہے۔۔۔اوراگر ایسا آدمی اجرت پررکھیں جو رمضان اور غیررمضان میں اُن کی امامت کرے جائز نہیں۔۔۔ایسے ہی اگر ایسے کواجرت پررکھیں جو اُن کی اذان دیا کرے "۔



الْحَجِّ وَالْعُمْرَةِ مَعَ التَّعْيِيْنِ (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٩٣، ١:٢٩٢ ط وزارة الاوقاف الكويت)

ترجمہ: "اصل بیہ ہے کہ ہروہ طاعت جس کے ساتھ مسلمان مخصوص ہے اُس پراجرت تھہر اناجائز نہیں جیسے امامت،اذان،حج، تعلیم قر آن،جہاد، بی<sub>ہ</sub> عطاء اور ضحاك اورامام ابو حنيفه رحمهم الله كا قول ہے اورامام احمدر حمه الله كا مذہب ہے۔۔۔۔احناف نے تصریح کی ہے کہ اجرت پر قر آن پڑھناجائز نہیں ، اوراُس پر ثواب حاصل نہ ہو گا،اور لینے والا اور دینے والا گناہ گار ہوں گے اور فقط قرآن پڑھنے پر اجرت باطل ہے ، اور اصل یہ ہے کہ تعلیم قرآن پر اجرت جائز نہیں۔۔۔۔امام مالک اور شافعی رحمہم اللہ نے قرآن مجید پڑھنے پر اور سکھانے پر اجرت جائز تھہر ائی اور یہی امام احمد رحمہ اللہ سے روایت ہے، امام ابوقلابہ ابوثوراور ابن منذرر حمهم اللہ بھی اسی کے قائل ہیں۔۔۔۔اور مالکیہ نے امامت پر اجرت جائز تھہرائی جیسے مفتی کے کئے اگر اُس کو وظیفہ نہ ملتا ہوا جرت لینا جائز تھہر ایا،اور مالکیہ کہتے ہیں متحبات کے لئے اور فرض کفایہ کاموں کے لئے اجرت کھہر انا بھی جائز ہے ،ایسے ہی شوافع نے حج وعمرہ پر متعین کر کے بھی اجرت لینا جائز تھہر ایا ہے۔

اِن عبارات سے ظاہر ہے کہ امام اعظم ابو حنیفہ اورامام محمد وابو یوسف اور متقد مین فقہاء احناف اورامام احمدر حمہم اللہ کے نز دیک قر آن مجید کے مدرّ سین اور نمازوں کے امام اور موُذنین کا تدریس، امامت اوراذان پر اجرت لیناناجائز ہے۔

امام محمد بن ادریس شافعی اورامام مالک بن انس رحمهم اللّه کے نزدیک قر آن مجید کے مدرّ سین کا اجرت لینااور محض تلاوتِ قر آن پر اجرت لینا جائز ہے،اورامام مالک توٹیاللّہ کے نزدیک موذنین کااذان پراجرت لیناجائزہے،لیکن جو صرف امام ہواوراُس کے ذمہ اذان نہ ہواُس کا امامت پراجرت لیناناجائزہے،مطلب ہے کہ امام مالک کے نزدیک امام کی اجرت ناجائزہے،البتہ اگر اُس کے ذمہ اذان بھی ہو توتب اُس کا اجرت لینا جائز ہوگا، اور پہ اجرت امامت کی نہیں اذان کی ہوگی، کیوں کہ امامت کی اجرت ناجائزہے۔

#### تراو تح پڑھانے پر اجرت سے متعلق مذاہب:

اب رہاتراو تک پڑھانے پراجرت لینا!اس لحاظ سے کہ وہ اجرت قرآن مجید سنانے کی اجرت ہومالکیہ کے نزدیک وہ اجرت جائز ہے، کیوں کہ وہ محض تلاوت پر بھی اجرت جائز قرار دیتے ہیں، پھر اُنہوں نے جب مستحب و فرض کفایہ اعمال کے لئے اجرت جائز گھہر ائی توتراو تک تو مستحب سے بڑھ کرسنت موگدہ ہے، تومالکیہ کے نزدیک اُس میں قرآن مجید سنانے پر اجرت بطریق اولی جائز ہوگی، اورامامتِ تراو تک کے لحاظ سے دیکھیں تووہ امامت کے ذیل میں ہوئی، جس پراجرت جائز کھہر ائی جیسے قرآن مجید پڑھانے پر اجرت جائز کھہر ائی سے نقط تلاوتِ قرآن پر بھی اجرت جائز بتائی ہے، تو اُن کے مذہب میں تراو تک کا امام قرآن مجید سنانے کے لحاظ سے بھی اجرت لے سکتا ہے۔ اور امامت کرنے کے لحاظ سے بھی لے سکتا ہے۔

اورجب امام احمد تِمَثِّاللَّهُ سے ایک روایت بیر ہے کہ محض تلاوتِ قر آن پر بھی اجرت جائز ہے، تواس روایت پر تراو تح میں قر آن سنانے پر اجرت جائز ہوئی، اور امامت کی حیثیت سے تواجرت جائز ہونے میں شبہ نہیں ہے۔

رہامام ابو حنیفہ وعظیمہ کا مذہب! توامام صاحب اور متقلّ مین فقہاءِ احناف کے نزدیک نہ قر آن مجید کی تلاوت پر اجرت لینا جائز ہے ، نہ تدریس قر آن پر نہ امامت پر نہ اذان پر نہ علومِ دین کی تدریس پر، تواگرامام صاحب رحمہ اللہ کی تقلید سے بالکل سرِ مُوانحراف نہیں کرناہے، تو تمام احناف اِن سب کاموں کو فی سبیل اللہ انجام دیں،اور ہر طرح اجرت کو ناجائز اور حرام مانیں۔

## طاعات پر اجرت حرام ہونے پر دلائل:

آگے چلنے سے پہلے وہ دلائل پیش نظر رہیں،جوخاص طاعات پر اجرت ناجائز ہونے پر دلیل ہیں، بعض وہ روایات ہیں جو قر آن مجید پڑھانے پر کچھ لینے کو ناجائز بتاتی ہیں، اور بعض وہ ہیں جواذان پر اجرت ناجائز ظاہر کرتی ہیں۔

## قرآن مجيد پر صنے اور پر صانے پر عوض لينا:

حضرت عبد الرحمن بن شبل رطالتُهُ نبي كريم مَنَّالِيَّهُ كَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ كَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الللَّ

اِس روایت میں قر آن مجید پڑھ کر کچھ لینے سے منع فرمایا گیاہے، یہ حدیث الفاظ کی کمی بیشی کے ساتھ مسند احمد، ومسند بزار میں ہے۔

حضرت ابی بن کعب رفی نفید کی حدیث میں ہے کہ اُنہوں نے ایک شخص کو قر آن سکھایا، اُس نے اُن کو کمان ہدیہ میں دی، اُنہوں نے نبی کریم مثل نیڈ کے سے ذکر فرمایا تو آپ مثل نیڈ کے فرمایا اِنْ اَخَذْ تَسَهَا اَخَذْتَ قَوْسًامِنْ نَّادٍ (اعلاء السنن ح۲۳۲) "اگر تونے کمان لی تو آگ کی کمان لی"

یہ حدیث ابن ماجہ سنن بیہ قی وغیرہ میں ہے، بہت سے ائمہ حدیث اِس کوضعیف و منکر فرمار ہے ہیں، اور بیہ حدیث اِس کے نزدیک قابلِ عمل نہیں، بلکہ متر وک العمل ہے، کیوں کہ حضرت ابی ڈلاٹنٹ کو بیہ کمان بطور ہدیہ ملی ہے، اورایسے عمل پر بغیر شرط تھمرائے ہدیہ لیناکسی کے

نز دیک ناجائز نہیں ہے،اور کمان کا جرت نہ ہونا ظاہر ہے، کیوں کہ حضرت ابی ط<sup>اللی</sup>ؤ نے طالب علم سے پچھ بھی طے نہیں کیا تھا۔

حضرت ابودرداء شالندؤ کی حدیث ہے کہ رسول کریم مَثَّ اللَّيْرِ فِي فرمايا،

مَنُ أَخَذَ قَوْسًا عَلَى تَعْلِيْهِ الْقُرُ آنِ قَلَّدُهُ اللَّهُ قَوْسًامِنُ نَّارٍ (اعلاء السنن ح ۵۳۴۳)
"جو قرآن مجید سکھاکر کمان لے گااللہ تعالی اُس کی گردن میں آگ کی کمان اٹھائیں گے "
یہ حدیث طبر انی کی مند شامین اورامام بیہقی کی سنن کبری میں ہے۔

حضرت بريده رضي عَذْ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِم كا فرمان نقل كرتے ہيں،

مَنْ قَرَأَالْقُرُانَ يَتَأَكَّلُ بِهِ النَّاسَ جَآئَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَجُهُهُ عَظْمٌ لَيْسَ عَلَيْهِ لَحْم (اعلاء السنن ح٥٣٨٥)

"جس نے قرآن پڑھاتا کہ اس کے ذریعے لوگوں سے کھاناحاصل کرے قیامت کے دن اِس حال میں آئے گاکہ اُس کا چرہ محض ہڈی ہوگا، جس پر گوشت نہیں ہوگا"۔

یہ حدیث امام ابو نعیم کی حلیۃ الاولیاء اور بیہقی کی شعب الا یمان میں ہے،یہ اس قدر سخت ضعیف ہے کہ موضوع تک کا حکم بھی لگایا گیاہے۔

حضرت عبادہ بن صامت رٹی گئی کہ حدیث ہے کہ جب کوئی آدمی ہجرت کرکے آتا نبی کریم منگا لیڈی آئی آئی آدمی ہجرت کرکے آتا نبی کریم منگا لیڈی اُس کو کسی آدمی کے حوالے کسی اُس کو قر آن مجید پڑھا تا،ایک دن میں گھر آیا،اُس ایک آدمی کر دیا،وہ میرے ساتھ رہتا،میں اُس کو قر آن مجید پڑھا تا،ایک دن میں گھر آیا،اُس آدمی نے خیال کیا کہ اُس کے ذمہ میراحق ہے، تواُس نے مجھے کمان ہدید کی،میں نبی کریم منگا لیڈی آم کے پاس حاضر ہوااورآپ منگا لیڈی میں بی تو چھا، آپ منگا لیڈی میں خورمایا،

جَمْرَةٌ بَيْنَ كَتِفَيْكَ تَقَلَّدُتَّهَا أَوْتَعَلَّقْتَهَا (اعلاء السنن ح٥٣٨٧)

" یہ تیرے دونوں کند ھوں کے در میان انگارہ ہو گاجو تو گر دن میں لٹکائے گا"

یہ حدیث ابو داؤد،منداحمہ،متدرک حاکم،وغیرہ کئی کتبِ حدیث میں ہے،یہ حدیث بھی سب کے نزدیک متروک العمل ہے،کیوں کہ بیہ ہدیہ کی صورت ہے،طے شدہ اور شرط کی ہوئی اجرت نہیں ہے۔

سوال بیہ ہے کہ حضرت ابی اور عبادہ رضی اللہ عنہم کووہ کمان جوہدیہ میں ملی اجرت کے طور پر بھی نہیں ملی، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اُن کو یہ وعید کیوں سُنائی؟ بات صرف اس قدر سمجھ آتی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم حضرات صحابہ رضی اللہ عنہم کواعلی درجہ کے تقوی پر دیکھناچاہتے تھے ،اس لئے اُن کے بلند درجہ ہونے کے سبب اُن کووعید سنائی ،یوں کہئے کہ اِن قصوں میں یہ وعید اُنہی سے خاص ہے،عام نہیں ہے،ورنہ فقہاء ہدیہ لینے کو بھی حرام قرار دیتے!

#### اذان پراجرت لینا:

حضرت عثمان بن ابى العاص مُثَلِّقَفَّهُ سے رسول كريم مَثَلِّقَيُّمُ نے فرمايا، وَا تَّخِذُهُ مُوَّذِّنَّا لَا يَأْخُذُ عَلَى الْإَذَانِ اَجْرًا (اعلاء السنن ح ۵۳۵۰) "ايباموُذن بناجواذان پراجرت نہلے"

یہ حدیث ابو داؤد ، تر مذی ، نسائی ، ابن ماجہ ، منداحمہ اور متدرک میں ہے۔ پیرین

حضرت مغیرہ بن شعبہ رفاقۂ سے بھی ایسی ہی روایت ہے،

لَاتَتَّخِذُمُؤُذِّنَّا يَأْخُذُ عَلَى الْإَذَانِ أَجُرًا (اعلاء السنن ح٥٣٥١)

"وہ موُذن نہ بناجو اذان پر اجرت لے"

یجیٰ بکاء کہتے ہیں کہ ایک آد می نے حضرت ابن عمر ڈگا ٹھاسے کہا مجھے آپ سے محبت ہے، فرمایالیکن مجھے آپ سے بغض ہے (وجہ کیاہے) فرمایا

#### کے دینی امورپراجرت اور تراویح پڑھانے کی خدمت

فَإِنَّكَ تَأُخُذُ عَلَى اَذَا نِكَ (عَلَى الْاَذَانِ) اَجُرًا (اعلاء السنن ح ۵۳۵۲) تواذان پراجرت لیتاہے۔

یہ حدیث ابن عدی کے حوالے سے بیان ہوئی ہے،اور شرح معانی الا ثار میں بھی ہے،اِس کی سند پر کلام ہے۔

# نمازوں کی امامت پر اجرت:

نمازیں پڑھانے پر (چاہے پانچ نمازیں ہوں یا نماز تر او تک) اجرت کے ناجائز ہونے سے متعلق صراحیًا کوئی روایت سامنے سے نہیں گذری ہے ، شاید فقہاء نے او پر کی روایات پر قیاس کرکے امامت کی اجرت کوناجائز فرمایاہے۔

## فصل ثانی

#### متأخرين احناف كاموقف

یہ توامام ابو حنیفہ تو اللہ اور متقد مین احناف کا مذہب ہے، لیکن متأخرین احناف نے جن میں پیش پیش پیش فقہاء بین، اُنہوں نے اِن ساری روایات پر عمل نہ صرف چھوڑ دیا، بلکہ چھڑ وادیا، اور چھوڑ نے کا فتوٰی دے گئے ہیں، اب مفتیان کرام نے امام ابو حنیفہ ور ابو حنیفہ تو اور متقد مین فقہاء احناف کے فتوی کو بالکل چھوڑ دیا، اور صرف امام ابو حنیفہ اور متقد مین رحمہم اللہ کو نہیں چھوڑ ا، ابلکہ ن کے فتوی کی بنیاد پر اوپر ذکر ہونے والی اِن سب روایات کو بھی چھوڑ دیا ہوں روایات کو بااِن میں سے کسی روایات کو باون میں سے کسی روایت کو تراوی کی امامت پر اجرت حرام ہونے کے ثبوت کے طور پر کیسے پیش کیا جا سکتا ہے؟ دونوں میں فرق کیسے ہوگا؟

حاصل ہیہ کہ در حقیقت اب بیہ احادیث عملًا متر وک ہو چکی ہیں،اس لئے اب اِن کو تراو تک سے متعلق پیش کرنامناسب نہیں، کتبِ فقہ حنفیہ میں ہے

وَبَغْضُ اَئِمَّةِ بَلْخٍ رَحِمَهُمُ اللَّهُ اِخْتَارُوْاقُوْلَ اَهْلِ الْمَدِيْنَةِ رَحِمَهُمُ اللَّهُ وَقَالُوْالِنَّ الْمُنْتَقَدِّمِيْنَ مِنْ اَصْحَابِنَارَحِمَهُمُ اللَّهُ بَنَوْاهْنَاالْجَوَابَ عَلَى مَاشَاهَدُوْافِئ عَصْرِهِمُ اللَّهُ بَنَوْاهْنَاالْجَوَابَ عَلَى مَاشَاهَدُوْافِئ عَصْرِهِمُ مِنْ رَغْبَةِ النَّاسِ فِي التَّعْلِيْمِ بِطَرِيْقِ الْحَسْبَةِ وَمُرُوْئَةِ الْمُتَعَلِّمِيْنَ فِي مُجَازَاقِ مِنْ وَمُنْ التَّعْلِيْمِ بِطَرِيْقِ الْحَسْبَةِ وَمُرُوْئَةِ الْمُتَعَلِّمِيْنَ فِي مُجَازَاقِ الْمُتَعِلِمِيْنَ فِي التَّعْلِيْمِ بِطَرِيْقِ الْحَسْبَةِ وَمُرُوْئَةِ الْمُتَعَلِّمِيْنَ فِي مُجَازَاقِ الْمُعْنِيَانِ جَمِيْعًا الْرُحْسَانِ بِالْرِحْسَانِ مِنْ غَيْرِشَرُطِ فَا مَاكُمُ وَمَانِنَافَقُوا نُعَدَمَ الْمُعْنِيَانِ جَمِيْعًا فَنَقُولُ يَجُوزُالْإِسْتِيْجَارُلِكُلَّا يَتَعَطَّلَ هٰذَاالْبَابِ وَلَا يَبْعَدُانَ يَخْتَلِفَ الْحُكُمُ وَلَا الْجَمَاعَاتِ فِى زَمَنِ رَسُولِ بِالْخُتِلَافِ الْاَوْقَاتِ، الْلَاتَرْى اَنَّ النِّسَاء كُنَّ يَخُرُجُنَ إِلَى الْجَمَاعَاتِ فِى زَمَنِ رَسُولِ بِالْخُتِلَافِ الْاَوْقَاتِ، الْلَاتَرْى اَنَّ النِّسَاء كُنَّ يَخُرُجُنَ إِلَى الْجَمَاعَاتِ فِى زَمَنِ رَسُولِ

اللهِ صلى الله عليه وسلم وَأَبِي بَكْرِرَضِى اللهُ عَنْهُ حِيْنَ مَنَعَهُنَّ مِنْ ذَالِكَ عُمَرُرَضِى اللهُ عَنْهُ حِيْنَ مَنَعَهُنَّ مِنْ ذَالِكَ عُمَرُرَضِى اللهُ عَنْهُ (المبسوط للسرخسي ١٦: ٣٤. ط دار المعرفه بيروت)

ترجمہ: "بلخ کے بعض ائمہ نے اہل مدینہ کا قول اختیار کرلیااور فرمایا کہ ہمارے متقد مین احناف رحمہم اللہ نے (اجرتِ معلمین سے متعلق ممانعت والا) یہ جواب اُس کی بناء پر دیا جس کا اپنے زمانہ میں مشاہدہ کیا، کہ لوگوں میں ثواب کے لئے پڑھانے کاشوق تھا،اور سکھنے والوں کی طرف سے بغیر شرط (وتعیین) کے مروت تھی کہ تعلیم دینے کے احسان کابدلہ احسان سے دینے تھے،لیکن ہمارے زمانہ میں یہ دونوں باتیں ختم ہو گئیں (کہ تعلیم دینے والے صرف ثواب کے لئے تعلیم کاشوق نہیں رکھتے،اور طلباء اُن کے دینے والے صرف ثواب کے لئے تعلیم کاشوق نہیں رکھتے،اور طلباء اُن کے احسان کابدلہ احسان سے نہیں دیتے) توہم کہتے ہیں کہ اب اجرت لینا جائز ہے تاکہ یہ دروازہ بندنہ ہو،اور یہ بات بعید نہیں کہ زمانہ مختلف ہونے سے حتم مختلف ہو جائے، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ رسول کریم مُلگائیا مُراور حضرت حکم مختلف ہو جائے، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ رسول کریم مُلگائیا مونے کے لئے نکلی ابو بکر دُگائی کے دور میں عور تیں جماعت میں شامل ہونے کے لئے نکلی حضرت عمر دُگائی کے غور توں کوروک دیا"۔

یہ تواہام سرخسی عین سے متعلق متأخرین کا موقف اللہ ہے متعلق متأخرین کا جرت سے متعلق متأخرین کا موقف اور متقدّ مین سے اُن کی رائے کی تبدیلی کی بنیاد بیان فرہائی ہے، کہ پہلے تعلیم قرآن و تعلیم فقہ پر طلباء ہدایادیا کرتے تھے، اور پڑھانے والے بغیر عوض شوق سے پڑھاتے تھے، اب پڑھانے والوں کا شوق نہیں رہا، اور طلباء کے ہدایا بھی باقی نہ رہے، لہذا اب قرآن و فقہ باقی رکھنے کے لئے تعلیم قرآن و تعلیم فقہ پر اجرت جائز ہے۔

لیکن اُنہوں نے اذان وامامت سے متعلق اجرت ناجائز بتائی ہے (جب کہ ہدیہ دینا اچھاکام بتایا) کیوں کہ بعد کے متائزین کی بہ نسبت امام سر خسی رحمہ اللہ (م 483ھ) بھی متقد مین میں سے ہیں، کہ یہ دس صدیاں پیچھے کی پانچویں صدی کے فقیہ ہیں، یعنی یہ متائزین بھی جن سے امام سر خسی رحمہ اللہ جواز نقل کر رہے ہیں متقد مین میں سے ہیں۔

وَمَشَائِخُ بَلُخٍ جَوَّرُواالْرِسْتِيْجَارَعَلَى تَعْلِيْهِ الْقُرْآنِ اِذَاصُرِبَ لِلْالِكَ مُلَّةً وَافْتَوَابِو جُوْبِ الْمُسَلَّى وَعِنْدَعَدُمِ الْرِسْتِيْجَارِاصُلَّا وَعِنْدَالْاِسْتِيْجَارِبِدُونِ الْمُلَّةِ وَافْتَوَابِو جُوْبِ الْمُسَلَّى وَعِنْدَ عَدُمِ الْرِسْتِيْجَارِاصُلَّا وَعِنْدَالْاِسْتِيْجَارِبِدُونِ الْمُلَّةِ وَافْتَوَا بِو جُوْبِ الْمِسْتِي وَعَنْدَى الْمِنْدِية وَالْمُعْبِرِ الْمُعْتِي الْمُنْ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعْتِي الْمُنْ الْمُعْتِي الْمُنْ الْمُعْتِي الْمُنْ الْمُعْتِيمِ وَ آن پراجرت جائز عظيم اللَّ جب أس ك لِنَهُ مِن اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الل

بَنَى اَصْحَابُنَا الْمُتَقَدِّمُونَ الْجَوَابَ عَلَى مَاشَاهَدُوامِنَ قِلَّةِ الْحُقَّاظِ وَرَغْبَةِ النَّاسِ فِيهُمْ، وَلِآنَّ الْحُقَّاظَ وَالْمُعَلِّمِيْنَ كَانَ لَهُمْ عَطَايَافِي بَيْتِ الْمَالِ، وَإِفْتِقَادَاتٍ مِن الْمُتَعَلِّمِيْنَ فِي مُجَازَاتِ التَّعْلِيْمِ مِنْ غَيْرِشَوْطٍ، وَلهَذَا الزَّمَانُ قَلَّ ذَالِكَ وَ اشْتَعْلَ الْحُقَّاظُ بِمَعَائِشِهِمْ فَلُولَمْ يُفْتَحُ لَهُمْ بَابُ التَّعْلِيْمِ بِالْأَجْرِ لَذَهَبَ الْقُرْآنُ، فَافْتَوْا بِالْجَوَازِ (البحرالرائق، ٣٢ طرشيديه)

ترجمہ: "ہمارے متقد مین احناف نے اُس کی بناء پر جواب دیا جو اپنے زمانہ میں مشاہدہ کیا کہ حافظ کم تھے اور اُن میں لوگوں کی رغبت تھی، اور اس لئے بھی کہ حفاظ اور اساتذہ کے لئے بیت المال میں عطیات تھے، اور بغیر شرط تھہر ائے طالبانِ علم تعلیم کابدلہ دے کر اساتذہ کا دھیان رکھتے تھے، اور اس زمانہ میں اِس

میں کی ہوگئ ہے، اور حفاظ اپنے روز گار میں مشغول ہوگئے ہیں، تواگر اُن کے لئے اجرت کے ساتھ تعلیم کادروازہ نہ کھولا جائے تو قر آن مجید چلا جائے گا، اس لئے متاخرین نے تعلیم قر آن پر اجرت کے جواز کافتوی دیا"۔

وَمَشَائِخُ بَلْخ جَوَّزُواالْاِسْتِيْجَارَعَلَى تَعْلِيْمِ الْقُوْآنِ اِذَاضُوبَ لِذَالِكَ مُدَّةً اَفْتَوْا بِوُجُوْبِ آجُرِ الْمِثْلِ، قَالُوْا وَإِنَّمَا كُرِهَ تَعْلِيْمُ الْقُوْآنِ بِالْآجُرِ فِي الصَّدرِ الْأَوَّلِ، لِآنَّ حَمَلَةَ الْقُرْآنِ كَانُوْاقَلِيلُافَكَانَ التَّعْلِيمُ وَاجِبًا حَتَّى لَايَنْهَبُ الْقُرْآنُ، فَأَمَّا فِي زَمَانِنَا كَثُرَحَمَلَةُ الْقُرْآنِ وَلَمْ يَبْقَ التَّعْلِيْمُ وَاجِبًا فَجَازَ الْإِسْتِيْجَارُ عَلَيْهِ، وَذَكَرَ الشَّيْخُ الْإِمَامُ ٱبْوْبَكْرِمُحَمَّدُبْنُ الْفَضَلِ الْبُخَارِيُ كَانَ الْمُتَأَخِّرُوْنَ مِنْ آصْحَابِنَا يُجَوِّزُوْنَ ذَالِكَ،وَيَقُوْلُوْنَ إِنَّمَاكَانَ الْمُتَقَدِّمُوْنَ يَكُرَهُوْنَ ذَالِكَ لِأَنَّهُ كَانَ لِلْمُعَلِّمِيْنَ عَطِيَّاتٌ مِنْ بَيْتِ الْمَالِ وَكَانُوْا مُسْتَغْنِيْنَ عَمَّالَا بُدَّلَهُمْ مِنْ أَمْرِ مَعَاشِهِمْ ، وَقَدْكَانَ فِي النَّاسِ رَغْبَةٌ فِي التَّعْلِيُمِ بِطَرِيْقِ الْحَسْبَةِ، وَلِلْمُتَعَلِّمِيْنَ مُرُوْئَةٌ فِي الْمَجَازَاتِ بِالْإِحْسَانِ مِنْ غَيْرِهَ وْطٍ ، أَمَّا الْيَوْمَ لَيْسَ لَهُمْ عَطِيَّاتٌ مِنْ بَيْتِ الْمَالِ، وَالتَّعْلِيْمُ يُشْغِلُهُمْ عَنُ إِكْتِسَابِ مَالَابُدَّلَهُمْ مِنْ آمْرِالْمَعَاشِ وَانْقَطَعَ رَغْبَةُ الْمُعَلِّمِينَ فِي الْإِحْتِسَابِ وَمُجَازَاةِ الْمُتَعَلِّمِينَ مِنْ غَيْرِشَرْطٍ، فَتَجُوزُ الْإِجَارَةُ وَيُجْبَرُ الْمُسْتَأْجِرُ عَلَى دَفْعِ الْأَجْرَةِ وَيُحْبَسُ بِهَاوَبِهِ يُفْتَى (المحيط البرهاني ٤:٢٨٠. ط داراكتب العلميه بير وت)

ترجمہ: "مشاک بلخ نے تعلیم قر آن پر اجرت جب اُس کے لئے مدت مقرر کی جائز کھم ائی ہے، اور اور اجرتِ مثلی واجب ہونے کا فتوی دیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ زمانیہ اول میں تعلیم قر آن پر اجرت اس لئے ناپند کی گئی کہ قر آن مجید کے حاملین تھوڑے تھے اور اس لئے تاکہ قر آن چلانہ جائے قر آن مجید کے حاملین تھوڑے تھے اور اس لئے تاکہ قر آن چلانہ جائے

تعلیم واجب تھی، لیکن ہمارے زمانہ میں حاملین قر آن کثرت سے ہو گئے ہیں تو تعلیم واجب نہ رہی، تواُس پر اجرت تھہر اناجائز ہو گیا، شِنح امام ابو بکر محربن الفضل بخاری نے ذکر فرمایا کہ ہمارے متائزین اصحاب اجرت جائز تھہراتے ہیں اور کہتے ہیں کہ متقد مین اس لئے ناپیند کرتے تھے کہ معلّمین کے لئے بیتُ المال سے عطیات تھے،اوراُنہیں اپنے روز گار کے لئے ضروری آمدن کی ضرورت نہ تھی ، اور پھراُن میں بھی تواب کی نیّت سے تعلیم دینے کاشوق تھا، اور طالبانِ علم کو بغیر شرط و تعیین کے احسان کا بدلہ دینے کی مُرُوّت موجود تھی، جب کہ اب کے دور میں بیت المال سے عطیات نہیں ملتے،اور تعلیم دیناضروری روز گارسے رکاوٹ ہے، اور معلّمین میں ثواب کے لئے تعلیم دینے کاشوق اور بغیر شرط و تعیین طالبان علم کی طرف سے بدلہ دینے کاشوق ختم ہو چکا ہے،لہٰدااجرت پر رکھناجائز ہو گا،اوراجرت پر استاذر کھنے والے کواجرت دینے پر مجبور کیا جائے گا،بلکہ (نہ دینے کی صورت میں )قید کیا جاسکے گا،اِسی پر فتوی ہے ''۔

وَقَرِاقُتُصِرَعَلَى اِسْتِثْنَاء تَعْلِيْمِ الْقُرُآنِ آيْضًافِيْ مَتَنِ الْكَنْزِوَمَتَنِ مَوَاهِبِ الرَّحُلْنِ
وَكَثِيْرِمِنَ الْكُتُبِ وَزَادَفِيْ مُخْتَصَرِ الْوِقَايَةِ وَمَتَنِ الْاِصْلَاحِ تَعْلِيْمَ الْفِقْهِ، وَزَادَفِيْ
مَتَنِ الْمَجْمَعِ الْإِمَامَة وَمِثْلُهُ فِيْ مَتَنِ الْمُلْتَقَى وَدُرِ الْبِحَارِ ، وَزَادَ بَعْضُهُمُ الْاَذَانَ
وَالْإِقَامَةَ وَالْوَعْظَ، وَذَكْرَالْمُصَنِّفُ مُعْظَمَهَا، وَلَكِنَّ الَّذِي فِيْ آكْثَرِ الْكُتُبِ الْإِقْتِصَارُ
عَلَى مَافِى الْهِدَايَةِ فَهْذَا مَجْمَعُ مُاافَتَى بِهِ الْمُتَأْخِرُونَ مِنْ مَشَائِخِنَا وَ هُمُ
الْبَلْخِيُّونَ عَلَى خِلَافٍ فِي بَعْضِهِ مُخَالِفِيْنَ مَاذَهَبَ الْاِيْهِ الْإِمَامُ وَ صَاحِبَاهُ، وَ قَلِ



ا تَفَقَتُ كَلِمَتُهُمُ جَدِيعًا فِي الشُّرُوحِ وَالْفَتَاوٰی عَلَى التَّعْلِيْلِ بِالضَّرُورَةِ وَهِی خَشْيَةُ فِيمَا فِي الْفَدَانِ كَمَافِي الْهِدَايةِ (ردالمحتار مع الدر المختار ٢٤:٩٩ امداديه) ترجمه: "كنز، مواہب الرحمٰن وغيره بكثرت كتابوں ميں صرف تعليم قرآن كا استثناء ہے، مختصر الو قابيه اور الاصلاح كے متن ميں تعليم فقه كاذكر بھی ہے، اور اور تمام متون ميں اور ملتقى الا بهر اور در را ابجار ميں امامت كاذكر بھی ہے، اور بعض نے اذان، اقامت، وعظ كا استثناء بھی ذكر كيا، مصنف نے اہم چيزوں كا ذكر كيا، اور جو ہدايہ ميں ذكر ہے وہ مجموعہ ہے اُس كاجس كا فتو كی ہمار ہے در اور مار ہے مثاخ بین مشائخ باغ نے دیا، جب كه بعض كا بحض ميں اختلاف بھی ہے، اور سار ہو اُن ام صاحب اور صاحبین كے مذہب كے خلاف ہوئے، اور سار حفاق کی اور شروح میں اتفاق كے ساتھ ہے بات بیان ہوئی كه استثناء ضرورت كی بناء پر ہے، اور ضرورت سے مراد قرآن مجمد ضائع ہوجانے كا خطرہ ہے، ویساكہ ہدایہ میں بھی ہے "۔

اِن عبارات سے معلوم ہوا کہ احناف کے بڑے ائمہ امام ابوحنیفہ اورامام محمد وابویوسف رحمہ اللہ کامذہب جس سے اِن حضرات نے رجوع نہیں کیا ہے ہہ ہے کہ گل طاعات پر جن میں تعلیم قر آن بھی ہے،اذان وامامت بھی ہے،اجرت کھہر انانا جائز ہے،لیکن اِن حضرات کا یہ فتوی متقد مین میں کسی حد تک قابلِ عمل رہا،اوراُس کی وجہ یہ تھی کہ اُن حضرات کو ہیت المال سے عطیات ملتے تھے،اور طلبا کی طرف سے ہدایا ملتے تھے،جس کی وجہ سے وہ حضرات روز گارسے مستغی تھے،اور طلبا کی طرف سے ہدایا ملتے تھے،جس کی وجہ سے وہ حضرات روز گارسے مستغی تھے،اس حالت کے سبب بوجہ ضرورت نہ ہونے کے احناف متقد میں مفت میں تعلیم و تعلیم کاسلسلہ جاری رہا (غیر احناف میں نہیں)۔

مشائخ بلی کویہ شرف حاصل ہے کہ اُنہوں نے طاعات پر اجرت ناجائز ہونے سے تعلیم قر آن کا استثناء کیا،علامہ ابن عابدین عقلیہ کی عبارت کے مطابق متقد مین کے زمانہ کے بعد متاخرین مسلسل مزید استثناء ات کرتے رہے، یہاں کہ تعلیم قر آن کے استثناء کے بعد تعلیم فقہ، امامت، اذان، وعظ وغیرہ بہت سے استثناء بڑھاتے رہے، اوران سب کو طاعات پر اجرت کے عدم جواز کے فتوی سے مستثنی کرتے رہے ہیں۔

### متأخرین کے فتوی جواز کی وجوہات اوراُن سے مستنط فوائد:

### یہ استثناءات کیوں ہوتے رہے ہیں؟

- (۱) اوپرکی عبارات سے ظاہر ہے کہ تعلیم قرآن کا استثناء اس لئے کیا کہ معلمین اپنے اور گرانہ کے روز گار کے محتاج وضر ورت مند ہیں، اور اِس روز گار کی صور تیں دو میں سے ایک ہو سکتی تھی، ایک ہے کہ با قاعدہ روز گار کا کوئی ذریعہ یعنی تجارت وغیرہ اختیار کریں اور حارج ہونے کے سبب تعلیم چھوڑ دیں، دو سری صورت یہ ہے کہ تعلیم دیتے رہیں اور اِسی تعلیم کا کچھ معاوضہ بھی وصول کرتے رہیں، پہلی صورت میں تعلیم قرآن حجمو ٹتی ہے، جس سے قرآن مجید کا ضیاع لازم آسکتا ہے، دو سری صورت میں قرآن کا ضیاع بھی نہیں ہو تا اور روز گار بھی رہتا ہے، متاخرین نے اِسی دو سری صورت کو مجبورًا اختیار کیا۔
- (۲) لیکن اوپر کی عبارات میں امام سر خسی اور ابو المعالی محمود بن احمد بخاری حنفی (م۲۱۲ھ) اور ابن نجیم رحمهم الله کی عبارات میں فقهاءِ بلخ سے بیہ بھی نقل ہے کہ متقلامین کے حرمت کے فتولی کی وجہ دوباتیں تھیں،ایک بیہ بات تھی کہ اُس زمانہ کے معلمین بغیر

اجرت کے شوق سے تعلیم دینے کے لئے مل جاتے تھے، اس لئے جواجرت لے کر پڑھا تااُس کواوراُس کے اِس فعل کوبُراماناجا تاتھا۔

دوسری وجہ یہ تھی کہ اُس دور کے طالبانِ علم اساتذہ کا احسان سیحقے تھے، اوراس احسان کا بدلہ احسان کا بدلہ احسان سے چکاتے تھے، لینی عطیات اور ہدایا پیش کیا کرتے تھے، جس کے سبب اساتذہ کو اجرت تھر انے کی ضرورت ہی نہ پڑتی تھی، اِس کے باوجودا گرکوئی معلم اجرت چاہتا تو اُس کا یہ فعل بُر امانا جاتا تھا، اب طالبانِ علم کی طرف سے بھی یہ ہدایا اور عطیات بند ہوگئے ہیں، اِن دو باتوں کے سبب اب اساتذہ کو اجرت تھہر انا مجبوری ہوگئ، اس لئے اب طے کر کے اجرت لینا دینا جائز قرار دیا گیا ہے۔

(۳) ایس سے بیہ بھی واضح ہوا کہ مجازاۃ الاحسان بالاحسان کے طور پرطالبانِ علم کی طرف سے اساتذہ کو جو عطیات اور ہدایا ملتے تھے،اُس دور والے اہل علم اُن کالینا ناجائز نہیں سمجھتے تھے،اور لے لیتے تھے،تواگر اب بھی کسی دینی خدمت پر مجازاۃ الاحسان بالاحسان کے طور کچھ دیا اور لیاجائے توجب متقد مین اُس کو ناجائز نہیں سمجھتے تھے،تو متاخرین زمانہ حاضرہ بھی کچھ حرج نہ سمجھیں،خوب سمجھ لیناچاہئے۔

ان عبار توں سے معلوم ہوا کہ طالبانِ علم جو اساتذہ کو ہدایا اور عطیات دیتے تھے، وہ عبازاۃ الاحسان بالاحسان ہے صحہ کہ عبازاۃ الاحسان بالاحسان ہے صحہ کہ معاوضہ اوراُس کی مقد ار متعین و مشر وطنہ ہو، نتیجہ واضح ہے کہ جب شرط و تعیین نہ ہو تواگر دینی معاوضہ اوراُس کی مقد ار متعین و مشر وطنہ ہو، نتیجہ واضح ہے کہ جب شرط و تعیین نہ ہو تواگر دینی خدمت پر کچھ دیاجائے تو یہ اجرت نہیں مجازاۃ الاحسان بالاحسان ہے، اور مجازاۃ الاحسان بالاحسان متقد میں ہمی جائز تھا چہ جائے کہ متأخرین ناجائز بتائیں، جب متقد میں اجرت ناجائز تھی، اور مجازاۃ الاحسان بالاحسان جوا اور متقد میں اجرت نہیں، مجازاۃ الاحسان بالاحسان ہوا، اور متقد مین نے مجازاۃ الاحسان ہوا، اور متقد مین نے مجازاۃ الاحسان ہوا، اور متقد مین نے مجازاۃ

الاحسان بالاحسان پر اَلْمَعُووْفُ كَالْمَشُووْط كاحَكم نهيں لگاياتھا، تواب تراوت ميں قرآن مجيد سنانے والے كومكنے والے بدايا اور عطيات پرجوكه مجازاة الاحسان بالاحسان ہے اَلْمَعُووُفُ كَالْمَشُووْط كاحَكم لگاكركيوں ناجائز عظيم اياجاتاہے؟

(۴) اوپر کی عبارات میں یہ بات بھی آئی ہے کہ جب معلّم سے تعلیم قر آن کی مت اور جگہ مقرر کر دی جائے، تواُس کو اجرت دیناواجب ہے، اور نہ دینے کی صورت میں نہ دینے والے کو قید کیا جاسکتا ہے، اس سے صاف سمجھ آیا کہ مدت طے ہوجانے کی صورت میں تعلیم قر آن کی اجرت دراصل اُس مدت تک معلّم کو محبوس کرنے کی اجرت ہے، اِس کو براہِ راست تعلیم قر آن کی اجرت نہ ظہر ائیں، جس سے دوبا تیں معلوم ہوئیں۔ ایک یہ کہ جس کسی طاعت کے بجالانے میں آدمی دوسرے کا پابند ہوجائے، اُس طاعت میں دوسرے کی پابند کی میں ہوجانا بھی اجرت کے جواز کا سب ہے، اِس کی دوسری بھی دوسرے کی پابند کی میں ہوجانا بھی اجرت کے جواز کا سب ہے، اِس کی دوسری بھی بہت سی مثالیس ہیں، کیااِس اصول کا مقتضایہ نہیں کہ تراوت کے میں قر آن سنانے والا بھی جب پابند ہو گیا، اور سارادن منزل یاد کرتا ہے، اور تراوت کے پڑھنے یاپڑھانے میں دوسری مسجد میں نہیں جاسکتا، اور یوں اہلِ مسجد کا پابند بن گیا ہے تووہ بھی اِس پابندی کے سب معاوضہ لینے کا مستحق ہو؟

اس کئے امام محمد غزالی چیناللہ کا بیہ فرمان بجامعلوم ہو تاہے۔

لَا يَنْبَغِىٰ أَنْ يُّظَنَ أَنَّ إِمَامَ صَلَاقِ التَّرَاوِيْحِ يَاخُذُ الْأُجُرَةَ عَلَى الصَّلَاقِ وَأَنَّ الصَّلَاةَ لِغَيْرِاللَّهِ جَائِزَةٌ بِهِذَا النَّالِيُلِ، فَذَالِكَ حَرَامٌ بِالْاِتِّفَاقِ، وَلَكِنُ اِتُعَابُهُ نَفْسَهُ فِى كُفُورِ مَوْضَعٍ مُعَيَّنٍ وَقِيَامِهِ فِى وَقْتٍ مُعَيَّنٍ لَيْسَ بِوَاجِبٍ عَلَيْهِ، وَلَيْسَ مِنْ نَفْسِ حُضُورِ مَوْضَعٍ مُعَيَّنٍ وَقِيَامِهِ فِى وَقْتٍ مُعَيَّنٍ لَيْسَ بِوَاجِبٍ عَلَيْهِ، وَلَيْسَ مِنْ نَفْسِ الْعِبَادَةِ، وَإِنَّمَا الْأُجْرَةُ فِى مُقَابَلَةِ ذَالِكَ التَّعَبِ ــــــقَكَذَالِكَ هُومُخُلِصٌ مِنْ الْمِعَيِّنَ لَكُ التَّعَبِ عَلَيْهِ التَّرَاوِيْحَ لِلَّهِ تَعَالَى مُعْتَاضٌ مِنْ حَيْثُ أَنَّهُ يَحْضُرُ الْمَكَانَ الْمُعَيِّنَ عَيْثُ أَنَّهُ يَحْضُرُ الْمَكَانَ الْمُعَيِّنَ عَيْثُ أَنَّهُ يَحْضُرُ الْمَكَانَ الْمُعَيِّنَ

وَيُقِيْمُ الْعِبَادَةَ فِي الْوَقْتِ الَّذِي يُعَيِّنُهُ الْمُسْتَأْجِرُ (فاتحة العلوم ص١٦ط المطبعة الحسينية المصرية سن ١٣٢٢ه، الوسيلة الاحمدية شرح الطريقة المحمدية جلد، ص٢٢٥ط مطبعه شركه صحافيه عثمانيه)

یہ گمان کرنامناسب نہیں کہ نماز تراوت کاامام نماز پر اجرت لیتاہے، اوراس دلیل سے غیر ُاللہ کے لئے نماز جائز ہوگی، نہیں یہ (غیر ُاللہ کے لئے نماز) تو بالا تفاق حرام ہے، لیکن تراوت کے پڑھانے والا اپنے کو اس مشقت میں ڈالتاہے کہ متعین جگہ میں حاضر ہو تا اور متعین وقت میں قیام کر تاہے، اور یہ مشقت اُس پر نہ واجب ہے، نہ نفس عبادت میں سے ہے، اور یہ اجرت بس اِسی مشقت کے بدلے میں ہے۔۔ تراوت کی کا امام اس اعتبار سے مخلص ہے کہ اللہ کے لئے تراوت کی پڑھتا ہے، اور عوض اس اعتبار سے لیتاہے کہ مقرر جگہ حاضر ہو تا ہے اور مستأجر (مقتدیوں) کی طرف سے مقرر وقت میں عبادت کرتا ہے۔

دوسری بات بیہ معلوم ہوئی کہ دومسلمان اجرت کاجومعاملہ طے کریں جہاں تک ممکن ہواُس کو جائز بنانے کی کوشش کی جائے،جب کسی طرح جواز کی گنجائش نہ نکلے تو پھر ناجائز بتانا مجبوری ہے۔

أُمُوُرُ الْمُسْلِمِيْنَ عَلَى السِّكَ ادِحَتَّى يَظْهَرُ غَيْرُة (قواعدالفقه ص٠٤ ط دار الكتاب كوئه)
"جب تك بوسك كامسلمانول كم معاملات درسكَّى اور صحت پر محمول كئے جائيں گے "
الْمُتَعَاقِدَانِ إِذَاصَرَّ حَابِجِهَةِ الْفَسَادِ فَهُوَ كَمَاصَرَّ حَاوَالَّاصُرِّ فَ إِلَى الصِّحَّةِ (قواعد الفقه ص١١)

" دوعقد کرنے والے جب صاف صاف عقد کے فاسد ہونے کوواضح بیان کریں تب توعقد فاسد ہو گا،ور نہ عقد کو صحیح ہونے کی طرف پھیر اجائے گا"۔ یہاں معلم قرآن کے لئے جب جگہ اور مدت طے ہوئی، تواب جواجرت مقرر ہوئی، اُس کو جائز بنانے کے لئے کہا گیا کہ یہ تعلیم قرآن کی اجرت نہیں ہے، بلکہ وقت اور جگہ کا پابند بنانے کی اجرت ہے، للنہ ااِس معلم قرآن کے لئے اجرت جائز ہو گئ، شروع میں مالکیہ کے مسلک بنانے کی اجرت ہے، لہٰذا اِس معلم قرآن کے لئے اجرت جائز ہو گئ، شروع میں الکیہ کے مسلک کے بیان میں ذکر ہوا کہ اُن کے نزدیک بھی امامت کی اجرت ناجائز تھی، لیکن اذان کی اجرت جائز تھی، اُن حضرات نے فرمایا کہ جب ایک شخص کو اذان وامامت دونوں پر مقرر کر دیا جائے قوائس کے لئے اجرت جائز ہو گی، اور یہ اجرت امامت کی نہیں تھہرے گی، بلکہ اذان کی اجرت مانیں گے، یہ اس لئے تاکہ یہ اجرت جائز ہو جائے۔

غور فرمائیں کہ دومسلمانوں کے اجارہ کو ممکن حد تک جائز بنانے کی کوشش کی گئی، ایسے ہی اگر کسی سے تراوح میں قر آن سنانے پر اجرت کھی رائی جائے، تواس میں بھی دو پہلوہیں، ایک یہ کہ وہ اجرت قرآن مجید پڑھنے اور سنانے کی کھیر ائیں، اِس صورت میں یہ اجرت ناجائز کہی گئی ہے، دو سرے یہ کہ وہ اجرت امامتِ تراوح کی مان لی جائے، اس صورت میں یہ اجرت متأخرین کے فتوی پر جائز ہو جائے گی، تواس اجارہ کو بھی جائز بنانے کے لئے کیوں نہ مان لیاجائے کہ یہ تراوح کی نہیں؟

اوپر کی عبارات کے مطابق متأخرین نے جن طاعات کو مشتی کیا اُن میں امامت بھی ہے،
اور یہ امامت مطلق ہے پانچ نمازوں کی امامت ہو یاجمعہ وعیدین کی امامت ہو یا نمازِ تراو ت کی امامت ہو یا نمازِ تراو ت کی امامت ہو،ان سب کو شامل ہے، کیوں کہ متقدّ مین نے حرمت کاجو فتوی دیا تھاوہ بھی ہر طرح کی امامت کو عام تھا پانچ نمازوں کی امامت ہو یا تراو ت کی امامت ہو،الفاظ دوبارہ ملاحظہ فرمائیں و کو اِلْمَ اللّٰهُ نَا اللّٰهُ مُنْ اَلَٰ اللّٰهُ مُنْ اَللّٰ اللّٰهُ مُنْ اَللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ ال

"اگرلوگوں نے کسی کواجرت پرر کھاجو رمضان اور غیر رمضان میں اُن کی امامت کرے توبیہ جائز نہیں "۔

جب متقد مین نے مطلق امامت پروہ رمضان کی امامت ہویا غیر رمضان کی اجرت ناجائز قرار دی تھی، اور متاخرین نے امامت پر اجرت جائز ہونے کا فتوی دے دیا، توبہ جو از کا فتوی ہو گاہ متاخرین نے کھی ہر طرح کی امامت کو عام ہو گاوہ امامت رمضان کی ہویا غیر رمضان کی، کیوں کہ متاخرین نے تر او تکا اور پنجگانہ نماز کی امامت کی اجرت میں فرق نہیں کیا ہے (جو ایساد عوی کرے وہ متاخرین کی منع کی صرح عبارت پیش کرے) اُس کو امامتِ غیر رمضان کے ساتھ مخصوص کرنے کی کوئی دلیل اور کوئی الفاظ نہیں ہیں۔

وَفِي زَمَانِنَا يَجُوْزُ لِلْإِمَامَ وَالْمُؤَذِّنِ وَالْمُعَلِّمِ أَخُنُ الْأُجُرَةِ (البحرالرائق٨:٢٥ط رشيديه كوئته، وغيرهامن الكتب الفقهيه)

اور ہمارے زمانہ میں امام اور موُذن اوراستاذ کے لئے اجرت لینا جائز ہے۔

عرب عالم شخ ابوعبدالرحمن عیدبن احد فواد مصری نے کتاب کھی ہے "حکمہ اخذ الاجرۃ علی الاحامۃ فی التراویح" اُس میں اگر احناف شوافع مالکیہ حنابلہ میں سے کسی کی عبارت میں امامتِ تراوی کاصاف لفظ آیاہے، تووہ درج کیاہے، اوراگرصاف لفظ نہیں ملاتو ایسی عبارات پیش کی ہیں جن میں مطلق امامت کا حکم ذکر ہوا، جس سے معلوم ہوا کہ عرب کے ہال مطلق امامت امامتِ تراوی کو بھی شامل ہے، بلکہ جو حضرات اِس مسئلہ میں اجرت حرام ہونے کے قائل ہیں، وہ بھی تراوی کی امامت کی اجرت جائز ہونے کے قائل ہیں (جیسا کہ آگے بعض فاوی کی عبارات میں آنے والے قرآن مجید کی اجرت کو حرام کہتے ہیں۔ عبارات میں آنے والا ہے) تراوی کی سامے عبارت میں آیا کہ مستثنی طاعات بس وہی تسلیم کریں اویر علامہ ابن عابدین عبارت میں آیا کہ مستثنی طاعات بس وہی تسلیم کریں

گے جن کومتأخرین فقہاءنے مستثنٰی کیاہے، بجاہے، لیکن سوال پیہ ہے کہ جس وجہ اور

علت سے متاخرین نے جس طاعت کو مشکیٰ کیاہے،اُس وجہ اور علت کودیکھنا بھی تو لاز می بات ہے،تواگر کسی نئے دور میں وہ وجہ اور علت کسی دوسری طاعت میں پائی جائے ،تواگس کے سبب اُس طاعت کو بھی مستثنیات میں شامل کریں گے یانہ ؟ تھم کی علت پائے جانے کا مقتضاتو یہ ہے کہ اُس طاعت کو بھی مستثنیات میں شامل کیاجائے گا۔ بائے جانے کا مقتضاتو یہ ہے کہ اُس طاعت کو بھی مستثنیات میں شامل کیاجائے گا۔ اب دیکھیں کہ امامت اور اذان کی اجرت کیوں جائز کھم رائی گئ ؟ تو وجہ یہ بیان ہوئی کہ جماعت اور اذان شعائر دین میں سے ہے،تو شعائر دین کو باقی رکھنے کے لئے اجرت جائز ہے،تو تراوت کی کی جماعت اور تراوت کی میں قر آن مجید پڑھنا اور سننا بھی شعائر دین اور شعائر اہل سنت میں داخل ہو گیا ہے، تو تراوت کے کیام کے لئے اجرت کیوں جائز نہ ہوگی ؟

وَاسْتَثُنَى بَعْضُهُمُ آيُضَاالَاسِتِيُجَارَعَلَى الْاَذَانِ وَالْإِقَامَةِ وَالْإِمَامَةِ لِلْعِلَّةِ الْمَلْكُورَةِ (أَى لِاَنَّهُ إِنْقَطَعَتِ الْعَطَايَامِنُ بَيْتِ الْمَالِ وَعَدُمِ الْحِرْصِ عَلَى الدَّفْعِ بِطَرِيْتِ الْحَسْبَةِ مرتب َ لِاَنَّهُمَامِنُ شَعَائِرِ الدِّيْنِ فَفِي تَفْوِيْتِهِمَاهَدُمُ الدِّيْنِ فَهٰدِةِ الثَّلاثَةُ مُسْتَثْنَاةٌ لِلضَّرُورَةِ فَإِنَّ الضَّرُورَةَ تُبِيْحُ الْمَحْظُورَاتِ (العقودالدرية في تنقيح الفتاوى الحامدية ٢٠٢٢)

ترجمہ: "بعض متأخرین فقہاء نے اذان وا قامت اورامامت پر بھی اجرت کھی رائامتنی کیا ہے (کہ بیت کھی رانامتنی کیا ہے (کہ بیت المال سے عطیات بند ہو گئے، اور ثواب کی نیت سے تعلیم دینے کی صورت میں عطیات وہدایا بھی بند ہو گئے )کیوں کہ اذان و جماعت شعائر دین سے بیں، اِن کے فوت ہونے سے دین کا خاتمہ ہے، توبہ تین بھی ضرورت کی وجہ سے متنی ہیں، کیوں کہ ضرورت ممنوعات کو جائز بنادیتی ہے "۔



وَافَتْى مَنْ بَعُدَهُمُ آيُضَامِنُ آمُثَالِهِمُ بِصِحَّتِهِ عَلَى الْأَذَانِ وَالْإِمَامَةِ لِأَنَّهُمَامِنُ شَعَائِرِ اللَّيْنِ، فَصَحَّحُوا الْإِسْتِيْجَارَ عَلَيْهِمَا لِلضَّرُورَةِ آيُضًا (شرح عقودرسم المفتى لابن عابدين ص اط تديئ تبنانه)

ترجمہ: "بعدوالے اُنہی جیسے فقہاء نے اذان وامامت پراجرت کھہرانا بھی جائز قرار دیا کیوں کہ یہ دونوں بھی شعائر دین سے ہیں، تو ضرورت کے سبب اِن پراجرت کھہرانا بھی صحیح قرار دیاہے "۔

اِن عبار توں میں مطلق امامت وجماعت کا شعائر دین سے ہونابیان ہے، امامتِ تر او تک کا استثناء نہیں ہے، اور شعائر دین کو باقی ر کھنالاز می ہو تاہے، اس لئے اذان وامامت کے لئے اجرت کھبر اناجائز ہوا، چاہے پانچ نمازوں کی امامت ہویاتر او تک کی امامت، اس لئے حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی میں بھانوی میں ہوالئد کے لفظ ہیں،

"البته خودتراوح یا پنجگانه نمازی جماعت به شعائرسے ہے،اس کے لئے اگر مفت کا امام نه ملے تواجرت کھیر انادرست ہے "۔ (خطبات حکیم الامت جلد ۱۰، فضائل صوم وصلوۃ، ص ۲۹ ط تالیفات انثر فیہ ملتان سنہ ۲۸ اھ)

# باب دوم اُجرت تراو ت کا حکم

### فصل اول

### اجرت تراو تک بحواز کی تاویلی صورتیں:

اکابرین علاء دیوبند کی تصریحات دوقشم کی ہیں،علاءِ دیوبند کے اکثر متقدّ مین اور متأخرین دیوبند میں بھی کئی حضرات تراو تک پڑھانے پر پچھ لینے دینے کو ناجائز کہتے ہیں،لیکن پچھ حضرات وہ بھی ہیں جو تراو تک پڑھانے والوں کو پچھ لینا، دیناجائز بتاتے ہیں۔

اکابرین علاء دیوبند میں سے جواجرت کے ناجائز ہونے کے قائل ہیں، اُن میں بھی پچھ علاءِ دیوبند وہ ہیں جنہوں نے تاویلی صور تیں بیان کرکے تراوی پڑھانے والوں کے لئے پچھ رقم دینالیناجائز بنایا ہے۔ جن اکابرین دیوبند کاموقف تراوی میں قرآن مجید سنانے کی اجرت حرام ہونے کا ہے، اُنہوں نے تراوی میں اجرت کے جائز بنانے کے لئے جو تاویلی صور تیں بتائی ہیں، درج ذیل ہیں۔

#### پہلی صورت:

جامعہ قاسمیہ مدرسہ شاہی مر ادآ بادہند کے استاذالحدیث ورئیس الا فیاء مولانامفتی شبیر احمد صاحب قاسمی دامت بر کا تہم فرماتے ہیں ،

> "جو شخص مستقل امام ہے، اُس کار مضان کی تنخواہ میں اضافہ کی شرط لگانا جائزہے، اورالیی صورت میں یہ ختم قرآن کی اجرت نہیں ہوگی، بلکہ مستقل امامت کی اضافی تنخواہ ہے، اِس میں کوئی حرج نہیں ہے، جیسا کہ

مدارس میں مدرسین کے لئے رمضان میں کام کرنے کی صورت میں تنخواہ ڈبل کردی جاتی ہے"۔(فاؤی قاسمیہ جلد ۸، ص۴۲۴،ط مکتبہ اشرفیہ دیوبند)

"جومستقل ہمیشہ کے لئے امام ہے، اُس کودینے کی گنجائش ہے، اس لئے کہ مستقل امام کوجو دیاجاتا ہے وہ سال بھر کی تخواہ کے اندر سالانہ آمدنی شار ہوتی ہے، قر آن سننے یاسانے کے متعلق نہیں ہوتی،۔لیکن بہتریہ ہے کہ ختم قرآن کے موقع پرنہ دیاجائے، بلکہ اُس سے پہلے یابعد میں دیا جائے"۔(فاوی قاسمیہ جلد ۸، م ۵۲۸،۵۲۹)

اس صورت کا حاصل یہ ہوا کہ مستقل امام جوپانچ نمازیں پڑھاتاہے، مقتدی خودیا امام کے کہنے پر یہ طے کرلیں کہ جو تنخواہ رمضان کے علاوہ ملتی ہے، رمضان میں مشقت بڑھ جانے کے سبب وہ دوگنایا تین گنایا چار گناوغیرہ جتنی چاہیں بڑھادیں، اوراب اضافہ کے ساتھ یہ تنخواہ امامت کی ہوگی، تراو تح میں قر آن مجید سنانے کی اجرت نہیں ہوگی، اور یہ صورت جائز ہے۔ بلکہ غور فرمائیں تودوسری عبارت مستقل امام کے لئے تراو تح پڑھانے پرزیادہ رقم دینے اور لینے کو صاف صاف جائز بنار ہی ہے چاہے امام نے شرط نہ لگائی ہو، بس اس قدراحتیاط کا کہا گیا کہ ختم والے دن کے بجائے دوسرے دن رقم دے دی جائے۔

### دوسری صورت:

مولانامفتی شبیر احمد صاحب قاسمی دامت بر کاتهم فرماتے ہیں، "جو شخص رمضان میں صرف تراو تک پڑھا تاہے، جس میں ختم قر آن نہ ہو، بلکہ المد تدرکیف وغیرہ چھوٹی سور توں یاما یجوز بہ الصلو ق قر أت کے ذریعے سے صرف ہیں رکعت تراوت کی نماز پڑھادیتا ہے،اوراُس پراجرت لیتا ہے،تویہ جائزاور درست ہے، اس لئے کہ یہ عام نمازوں کی امامت کی طرح تراوت کی امامت کی اجرت ہے "۔ (فاوی قاسمیہ جلد ۸، ص۲۵ می "مورہ تراوت کی امامت کی اجرت ہے "۔ (فاوی قاسمیہ جلد ۸، ص۲۵ می شجائش مورہ تراوت کی گئائش موتا ہے، اس لئے کہ اس صورت میں قرآن سنانامقصد نہیں ہوتا ہے، بلکہ صرف نفس نماز تراوت مقصد ہوتا ہے،اور نماز تراوت کا اصل ہے اور تراوت کے ضمن میں مخضر سورتیں نماز کے تابع ہیں،اس لئے اصل مقصد نماز تراوت کے ہوت کی لینا شر عًا جائز ہیں اور قرآن کی صورت میں تراوت کے ساتھ ختم قرآن اہم مقصد ہوتا ہے اور قرآن کریم سناکر اجرت لینااور دینادونوں حرام ہیں،اس لئے جائز نہیں اور قرآن کریم سناکر اجرت لینااور دینادونوں حرام ہیں،اس لئے جائز نہیں ہوتا ہے "۔ (فاوی قاسمیہ جلد ۸، ص۵۵ میں)

ان صور توں پر یہ اشکال بجاہوگا کہ اگر امام سور توں اور مدایجو زبہ المصلاۃ قر اُت کی اجرت نہ تھہرے بلکہ امامت کی ساتھ تراو تک پڑھائے تو ملنے والی رقم سور توں اور قر اُت کی اجرت نہ تھہرے بلکہ امامت کی تھہرے ، اور امام پورا قر آن مجید سنائے تواجرت قر آن مجید کی تھہرے اور امامت کی نہ تھہرے یہ فرق کیوں ؟ اور سورہ الم تر کیف اور مخضر سور تیں تو نماز تراو تک کے تابع ہوں ، اصل مقصود نہ ہوں ، لیکن ساری سور توں کا مجموعہ قر آن مجید اصل مقصود ہو ، اور اُس میں تراو تک کے تابع بننے کی صلاحیت نہ ہو ، کیوں ؟ اِس کے بر مکس کیوں نہ مان لیاجائے کہ اصل مقصود نماز تراو تک ہے اور قر آن مجید کی کاس کے تابع ہے ؟

إن حضرات مفتيانِ كرام نے تراویج كى امامت پر ملنے والى رقم كو حرام بتانے كے لئے

عر بی فقالوی کی وہ عبار تیں لکھیں جو تلاوتِ محصنہ پر عوض لینے سے متعلق ہیں ،امامت کے ضمن میں



ہونے والی تلاوت سے متعلق نہیں ہیں، اور الیی عبار تیں مل بھی نہیں سکتی ہیں جن میں نماز کے ضمن میں ہونے والی تلاوت کی اجرت ناجائز بتائی گئی ہو۔

ابھی فاوی کی عبارت میں یہ بھی آیا کہ سور توں کے ذریعے تراو تک پڑھانے والے امام کے لئے حبس وقت کی اجرت لے لیناشر عًاجائز ہے ،عرض ہے کہ جو آدمی سور توں کے ساتھ تراو تک پڑھائے وہ محبوس یعنی پابند بن جاتا ہے،اوراس پابندی کے سبب اُس کا اجرت لینا جائز ہو جاتا ہے،توکیا جو پورا قر آن مجید سناتا ہے وہ محبوس نہیں ہو تا؟اِسی حبس وقت کی وجہ سے اُس کے لئے بچھ عوض لینا کیوں جائز نہیں؟کیاوہ کاروبار کے لئے جاتا ہے یاجا سکتا ہے؟

آخر کیاوجہ ہے کہ ایک جگہ حبسِ وقت کی اجرت ہے،اوردوسری جگہ حبسِ وقت کی اجرت نہیں، محض قر آن سنانے کی اجرت ہے؟

اس لئے امام محمد غزالی تحیالیہ کابیہ فرمان بجامعلوم ہو تاہے جبیبا کہ پہلے ذکر ہوا

لاَينْبَغِىٰ أَنْ يُظَنَ أَنَّ إِمَامَ صَلاةِ التَّوَاوِيْحِ يَاخُذُالُا جُرَةَ عَلَى الصَّلاةِ وَأَنَّ الصَّلاةِ لِغَيْرِاللَّهِ جَائِرَةٌ بِهِذَااللَّالِيُلِ ، فَذَالِک حَرَامٌ بِالْاِتِّفَاقِ، وَلٰكِنْ اِتْعَابُهُ نَفْسَهُ فَى خُنُورِ مَوْضَعٍ مُعَيَّنِ وَقِيَامِهِ فِى وَقْتٍ مُعَيَّنِ لَيْسَ بِوَاجِبٍ عَلَيْهِ، وَلَيْسَ مِنْ نَفْسِ خُنُورِمَوْضَعٍ مُعَيَّنِ وَقِيَامِهِ فِى وَقْتٍ مُعَيَّنِ لَيْسَ بِوَاجِبٍ عَلَيْهِ، وَلَيْسَ مِنْ نَفْسِ الْعِبَادَةِ، وَالنَّمَاالُا جُرَةُ فِى مُقَابَلَةِ ذَالِک التَّعَبِ ـ ـ ـ ـ ـ فَكَذَالِك هُومُخُلِصٌ مِن عَيْثُ أَنَّهُ يُحْضُوالْمَكَانَ الْمُعَيَّنَ عَيْثُ أَنَّهُ يُحْضُوالْمَكَانَ الْمُعَيِّنَ عَيْثُ أَنَّهُ يَحْضُوالْمَكَانَ الْمُعَيِّنَ عَيْثُ أَنَّهُ يُحْضُوالْمَكَانَ الْمُعَيِّنَ عَيْثُ أَنَّهُ يَحْضُوالْمَكَانَ الْمُعَيِّنَ وَيُعِيْمُ النَّهُ يُعَلِيمُ النَّوَقِ النَّوَقِ الَّذِي يُعَيِّنُهُ الْمُسْتَأُجِرُ (فَاتحة العلوم ص١٩ط المطبعة الحسينية المصرية سنه ١٣٢٢)

یہ گمان کر نامناسب نہیں کہ نماز تراو تکے کاامام نماز پر اجرت لیتاہے، اوراس دلیل سے غیر ُ اللہ کے لئے نماز ) توبالا تفاق حرام ہے، لیکن تراو تک غیر ُ اللہ کے لئے نماز ) توبالا تفاق حرام ہے، لیکن تراو تک پڑھانے والا اپنے کواس مشقت میں ڈالتاہے کہ متعین جگہ میں حاضر ہو تااور متعین وقت میں قیام

<u>45</u>

کرتاہے،اوریہ مشقت اُس پرنہ واجب ہے،نہ نفس عبادت میں سے ہے،اوریہ اجرت بس اِس مشقت کے بدلے میں ہے۔۔تراوح کا امام اس اعتبار سے مخلص ہے کہ اللہ کے لئے تراوح کی پڑھتا ہے اور عوض اس اعتبار سے لیتا ہے کہ مقرر جگہ حاضر ہو تاہے اور مستأجر (مقتدیوں) کی طرف سے مقرر کئے ہوئے وقت میں عبادت کرتاہے۔

#### تىسرى صورت:

مولانامفتی شبیر احمد صاحب قاسمی دامت بر کاتہم فرماتے ہیں،

"کوئی شخص (یا شخاص) حافظ صاحب سے تعلق اور محبت کی بنیاد پر بلاکسی
شرط کے اتفاقاً خاموشی سے خلوصِ محبت کے ساتھ انفرادی طور پر ہدیہ پیش
کرے، جس میں ختم پر اجرت کا کوئی شبہ نہ پایاجا تاہو، تواس انفرادی ہدیہ کو
قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں معلوم ہوتا، تاہم بہتریہی ہے کہ یہ ہدیہ عین
ختم والے دن نہ دیاجائے، تا کہ اجرت کاشائیہ نہ پایاجائے "(فتاوی قاسمیہ جلد ۸، ص ۲۲)

مفق اعظم دارالعلوم دیوبند مولانامفق عزیز الرحمن عثانی عین فرماتی بین،
"اگر در نیت قاری و سامعین گرفتن و دادن رو پیه نه بود، بعد از ختم محض لوجه الله وابتغاء مرضات الله رو پیه بقاری دادندو او قبول کرد جائز خوابد شد فالعبرة لنیة القاری والسامعین" (فاوی دارالعلوم دیوبند جلد ۴ س ۲۳۲ مط مکتبه امدادالعلوم ماتان)

ترجمہ: "اگر قاری اور سننے والوں کی نیت میں روپیہ لینادینانہ ہو، ختم قر آن کے بعد محض اللہ کی رضاکے لئے قاری کوروپیہ دیں اوروہ قبول کرے تو جائز ہوگا، اعتبار قاری اور سننے والوں کی نیت کا ہے "۔

اِس صورت کاحاصل میہ ہوا کہ تراو تک میں قر آن مجید سنانے والے حافظ صاحب کوہدیہ یا تحفہ کے طور پر کچھ دیاجائے، تواُس میں حرج نہیں، البتہ اُس میں دوباتوں کالحاظ ہو، ایک میہ کہ محض خلوص و محبت کی بناء پر ہو، شرط نہ ہو، دوسرے میہ کہ عین ختم قر آن والے دن نہ دیاجائے، آگے پیچھے کرکے دیاجائے۔

# چو تھی صورت:

مولانامفتی شبیر احمد صاحب قاسمی دامت بر کاتهم فرماتے ہیں،

"امام کور کھتے وقت یہ طے ہواہے کہ ہر ماہ اتنی تنخواہ رہے گی، اور سال کے آخر میں ماہ رمضان میں جوزیادہ آخر میں ماہ رمضان میں اتنا ملے گا، توالی صورت میں رمضان میں جوزیادہ مل رہاہے، وہ ہمیشہ کی تنخواہ میں شامل ہوگا، یہ نہیں کہ جومل رہاہے وہ صرف قرآن سنانے کی وجہ سے مل رہاہے، توبیہ شکل جواز کے دائرہ میں داخل ہوجاتی ہے" (فاوی قاسمیہ جلد ۸ ص ۸۵۳)

### پانچویں صورت:

مولانامفتی شبیر احمد صاحب قاسمی دامت برکاتهم بی فرماتے ہیں،

"زیدایک مسجد کامستقل امام ہے، اور لوگوں نے پچھ تنخواہ بھی طے نہیں گی،

بلکہ لوگ اپنے امام کو فصل گندم میں گندم دیتے ہیں، اور فصل مکئ میں مکئ

اور فصل گڑمیں گڑ اور پچھ رقم عید پر دے دیتے ہیں، اور پچھ رقم اس روز

دیتے ہیں جس روز قرآن پوراہو تاہے، توامام کو دینا اور لینا جائز ہے، کیوں کہ

یہ اُس کی مستقل امامت کی اجرت میں داخل ہے، اور امامت کی اجرت لینا جائزہے، اور امامت کی اجرت لینا جائزہے، اور امامت کی اجرت لینا



#### چھٹی صورت:

مدرسہ حسینیہ راندیر(انڈیا)کے فاضل جامع مسجدراندیرکے خطیب مولانامفتی عبدالرجیم صاحب لاجیوری مختلفہ فرماتے ہیں،

"جہال لوجہ اللہ تراوت خوان حافظ نہ ملے وہاں تراوت پڑھانے والے کوماہِ رمضان کے لئے نائب امام بنایا جائے، اوراُس کے ذمہ ایک یادو نماز سپر دکی جائے، تواس مذکور حیلہ سے تخواہ لینادینا جائز ہو جائے گا، کیوں کہ امامت کی اجرت کو جائز قرار دیا گیا ہے، مفتی اعظم حضرت مولانا مفتی محمد کفایت اللہ صاحب کا فتوی ہے۔

"اگرد مضان المبارک کے مہینے کے لئے حافظ کو تنخواہ پرر کھ لیا جائے اور ایک دو نمازوں میں اُس کی امامت معین (مقرر) کر دی جائے، تو یہ صورت جواز کی ہے، کیوں کہ امامت کی اجرت (تنخواہ) کی فقہاء نے اجازت دی ہے"۔ (مجمد کفایت اللہ کان اللہ لہ دہلی کا شعبان سنہ ۱۳۵۰ھ) حضرت مفتی محمود الحسن صاحب گنگوہی مفتی مظاہر علوم فرماتے ہیں، "اصل مذہب توعدم جواز ہی ہے، لیکن حالتِ مذکورہ میں حیلہ مذکور کی گنجائش ہے"محمود حسن گنگوہی مدرسہ مظاہر علوم سہار نپور ۱ اشعبان سنہ کیجائش ہے"محمود حسن گنگوہی مدرسہ مظاہر علوم سہار نپور ۱ اشعبان سنہ کو ان اوقاوی رحیمیہ جلد ۲، ص ۲۳۵ ط دار الاشاعت کراچی، مسائل رفعت قاسمی، جلد ۲، مسائل تراوی ص ۲۸،۲۹ ط حامد کتب خانہ کراچی، محمود الفتاوی جلد ۲، مسائل مراجی ۹۵،۹۲،۹۷، مولفہ مولانا مفتی احمد صاحب محمود الفتاوی جلد ۳، میں ط مکتبہ محمود یہ گجرات)

"جس جگه لوجه الله قر آن سنانے والاحافظ نه ملتاہو،اور قر آن سننے سے محرومی کی نوبت آتی ہو، تومجبوراً پیہ طریقہ اختیار کیا جاسکتاہے کہ امام تراو تک کور مضان کے لئے نائب امام مقرر کرلیاجائے،اوراُس کے ذمہ مغرب و عشاء اور دوتین نمازیں پڑھانالازم کر دیاجائے، تواجرت لینے دینے کے جواز کی صورت ہو جائے گی،اس قشم کااحقر کافتویٰ مع تصدیقات مفتیانِ کرام سنه اسساه میں پندره روزه اخبار جماعت (سورت) اور ماہنامہ پیغام (کاوی) میں شالَع ہو چکاہے'' ( فناوی رحیمیہ جلد ۲، ۳۵،۲۴۷ ط دارالا شاعت کر اچی ) جامعه اسلاميه دارالعلوم مهذب بورانڈیاکے شیخ الحدیث وصدرمفتی مولانامفتی حبیب الله صاحب قاسمی دامت بر کاتهم (خلیفه مولانامحمو د حسن گنگو بی و هالله ) فرماتے ہیں ، "اگر حافظ قر آن جس کوتر او یک میں قر آن سنانا ہے ،اس کوایک ماہ کے لئے یانچوں وقت یاچنداو قات کی نماز کاامام بنالیا گیا،اورامامت پر اجرت ہزار یا نج سو مقرر کر دی گئی تواس طرح اجرت مقرر کرکے دینا جائز ہے اور اجرت امامت کالینا بھی جائز ہے" (حبیب الفتاوی جلد ۲، ص ۲۷۰ ط مکتبه طيبه ديوبنديويي)

جامعہ حسینیہ راند پر انڈیا کے شیخ الحدیث وصدر مفتی مولانامفتی اساعیل کچھولوی دامت برکا تہم (فاضل مظاہر علوم سہار نپور، خلیفہ حضرت شیخ الحدیث مولاناز کریا ﷺ فرماتے ہیں،
'' ایک طریقہ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ ایسے حافظ صاحبان کور مضان کے مہینہ میں نماز پڑھانے کے لئے نائب امام یا مدرسہ میں تعلیم کے لئے ملازمت پر رکھ سکتے ہیں جتنی بھی رقم عوض کے طور پر متعیّن کرناچاہیں کر سکتے ہیں،
اِس کی گنجائش نکل سکتی ہے، باقی تراو تکے پڑھانے کا طے کرکے تراو تک



پڑھانے کاعوض دینایاعوض لیناجائز نہیں ہے"۔(فاویٰ دینیہ جلدا، ص۵۹۸٬۵۲۹ط جامعہ حسینیہ)

جب صرف رمضان المبارک کے تراوی کے امام کے لئے یوں حیلہ کرکے تنخواہ جائز ہوگی، توجو ہمیشہ کامستقل امام ہے،اگر اُس کو تراوی میں قر آن مجید سنانے کے سبب معمول سے زیادہ اوروہ بھی پہلے سے مقد ارطے کئے بغیرر قم دی جائے توبطریق اولی جائز ہوگی۔

یہ چند صور تیں اُن حضرات نے بیان فرمائیں جن کے نزدیک تراوی میں قرآن مجید سنانے پراجرت لینا حرام وناجائزہ ،اِن صور توں میں اُن کے نزدیک بھی اجرت جائز ہوجاتی ہے، اختلاف سے بچنے کے لئے اِن میں سے کوئی صورت متعیّن کردی جائے، اور حرام ہونے کے فقاوی کھنے والے مفتیان کرام اور حرام ہونے کوبیان کرنے والے خطیب بجائے صاف حرام کھنے اور بیان کرنے کے اگر اِن میں سے کوئی صورت کھے کراور بیان کرکے جواز کا فتوی دیا کریں تو مناسب ہوگا۔

مفتی کاکام ہی کسی کومشکل سے نکالناہے،نہ کہ کسی مشکل میں مبتلا کرناہے یسروا ولا تعسروا۔



#### فصل ثانی

### تراوت کے اماموں کو ملنے والے ہدایا کے جواز کے فتالوی:

اس فصل میں ہم بعض وہ فتاوی اور عبارات پیش کررہے ہیں جو تراو تکے میں قر آن مجید سنانے والے حفاظ کے لئے ملنے والی رقم کو جائز بتاتے ہیں۔

# 

حضرت مدنی عیداللہ کسی تعارف کے محتاج نہیں، آج کے دور میں جینے پر انے فضلاءِ دار العلوم دیو بند باقی ہیں، یاجو فضلاءِ دار العلوم دیو بند کے علاقہ ہیں، تقریباً سب کی سند علمی میں حضرت مدنی عین اللہ کانام نامی آتا ہے، یعنی یا حضرت مدنی عین تحقاللہ کے شاگر دہیں یا اُن کے شاگر دوں کے شاگر دہیں، حضرت مدنی عین کے شاگر دہیں، حضرت مدنی عین کے متوبات میں ہے کہ مولانار فیق احمد قریشی اللہ آبادی عین کے شاگر دہیں، حضرت مدنی عین کے متوبات میں ہے کہ مولانار فیق احمد قریشی اللہ آبادی عین کی طرف اینے خط میں لکھا

"اگر حافظ رمضان شریف کے اندر قرآن سنانے پرکوئی مقدار شرط کرتا ہے، یااگر مقدی اُس کو پچھ نہ دیں یا کم دیں تو جھڑ تاہے، قرآن سنانا بند کر دیتا ہے، اگر چھ شرط زبانی نہیں کرتا، مگر معاملہ ایساہی کرتاہے، تواس صورت میں اُس کار قم لینا جائز نہیں، نمازادا ہو جائے گی، مگروہ فضیات قرآن کے سننے اور سنانے کی حاصل نہ ہوگی، اورا گر حافظ نے کوئی شرط زبانی یا عملی نہیں کی، اخلاص سے لوجہ اللہ سناتا ہے، اور مقتدی اُس کو بلاطلب پچھ دیتے ہیں خواہ کم ہویازیادہ، تواس کو لینا جائز ہے، اور کسی کی نمازاور تواب میں کوئی خلل نہیں، بلکہ مقتدیوں کو مزید ثواب کی امید ہے"۔ (مکتوبات شخ میں کوئی خلل نہیں، بلکہ مقتدیوں کو مزید ثواب کی امید ہے"۔ (مکتوبات شخ میں کوئی خلل نہیں، بلکہ مقتدیوں کو مزید ثواب کی امید ہے"۔ (مکتوبات شخ میں کوئی خلل نہیں، بلکہ مقتدیوں کو مزید ثواب کی امید ہے"۔ (مکتوبات شخ الاسلام حصہ چہارم ص ۲۵، ط مجلس یاد گار شیخ الاسلام کراچی، فناوی شخ

الاسلام ص۵۵٬۵۶ مرتبه مولانامفتی محمد سلمان منصور پوری،ط المیزان ناشر ان و تاجران کتب لا مور)

اس عبارت میں حضرت مدنی عیشہ نے حفاظ کو ملنے والی رقم کی دوصور تیں بیان فرمائیں، پہلی صورت اجرت کی ہے، کہ حافظ نے رقم طے کی،اِس صورت میں رقم لینانا جائز فرمایا۔

دوسری صورت بطور ہدیہ رقم دیئے جانے کی ہے، کہ کوئی شرط و تعیین نہیں کی تھی، پھر حافظ کو رقم دی گئی،اِس کو جائز قرار دیا،اور صرف جائز نہیں، بلکہ فرمایا کہ امیدہے کہ دینے والے مقتدیوں کوزیادہ ثواب ملے گا۔

یہاں ملاحظہ فرمالیں کہ حضرت مدنی عُمِیْالیّائیے نے زبانی وعملی شرط نہ ہونے کی صورت میں ملنے والی رقم پر المعدو ف کالمهشد وط کے قاعدہ کا کوئی لحاظ نہیں فرمایا۔

### على تعانوى عن الأمت مولانا اشرف على تعانوى وشاللة.

کیم الامت مجد دالملت حضرت مولاناشاہ محمد اشرف علی تھانوی عین ہواتے ہیں،
"تعلیم شعائر میں سے ہے،اس خدمت کے لئے محبوس ہوناموجبِ جزاہے
(کہ تعلیم دینے والے کو پابند ہوجانے پرر قم بدلہ میں دی جائے) اور تراو تک
کا ختم اور ایصال ثواب بیہ شعائر سے نہیں اگرچہ طاعت ہے (اس لئے اِس
کے لئے اجرت کی گنجائش نہیں) البتہ خود تراو تکے یا پنجگانہ نماز کی جماعت بہ
شعائر سے ہے،اس کے لئے اگر مفت کا مام نہ ملے تواجرت تھہر انا درست
ہے"۔ (خطباتِ محکیم الامت جلد ۱۰، فضائل صوم وصلوۃ ص ۲۹۱ ط

اس عبارت میں حضرت حکیم الامت تو تعلیم قرآن کے لئے حبس یعنی پابند ہونے پر معاوضہ طے کرکے لینے کو جائز فرمایا، کیوں کہ تعلیم قرآن شعائر میں سے ہے، اور فرمایا یہ حبس یعنی پابند ہوجانے کاعوض ہے، لیکن فرمایا ایصالِ ثواب کے لئے ختم پڑھنے کی صورت میں جو حبس یعنی پابندی ہوتی ہے، اُس کاعوض لینا جائز نہیں، کیوں کہ ایصالِ ثواب کاختم شعائر میں سے نہیں۔

اور فرمایا که تراو تک میں قر آن سنانے پر بھی اجرت جائز نہیں، کیوں که تراو تک میں قر آن مجید قر آن مجید قر آن مجید سناناشعائر میں سے نہیں ہے،اس لئے اگر کوئی حافظ کے کہ میں تراو تک میں قر آن مجید سناتا ہوں مجھے اتنی رقم دو گے یہ صورت جائز نہیں،نه رقم لینا جائز ہے،یہ حضرت تھانوی میں اللہ کی رائے ہے، جب کہ دوسر ہے بہت سے اہل علم تراو تک میں قر آن مجید سنانے کو بھی شعائر میں سے قر اردے رہے ہیں جیسا کہ آگے آئے گا۔

لیکن حضرت تھانوی مجھالیہ فرمارہے ہیں کہ تراوی کی جماعت ایسے ہی شعائر میں سے ہے ،اور شعائر کی حفاظت لازمی ہے، تو ہے جیسے پانچ نمازوں کی جماعت شعائر میں سے ہے،اور شعائر کی حفاظت لازمی ہے، تو اگر شعائر کی حفاظت بغیراجرت کے نہ ہوتو شعائر کی حفاظت کے لئے اجرت کھمرانا بھی جائز ہوجا تاہے، اِس اصول کے مطابق جس طرح مساجد میں پانچ نمازوں کی جماعت بر قرارر کھنے کے لئے اجرت یعنی تنخواہ پر امام رکھناضروری ہے، ایسے ہی تراوی کی جماعت مساجد میں برقرارر کھنے کے لئے تراوی کا امام اجرت پر رکھناجائز ہے،اوراُس کو اجرت دینااوراُس کا اجرت لیناجائز ہے۔

اِس عبارت کی وضاحت میں حضرت تھانوی میمالیہ کے موقف کے دو پہلوواضح ہیں،
ایک بیہ کہ تراوح میں قرآن مجید سنانے کی اجرت ناجائزہے، دوسرایہ کہ تراوح کی امامت کی اجرت جائزہے، تو اگر تراوح کی پڑھانے والے کوتراوح میں ختم قرآن کی اجرت دی جائے، تو دینا اور لیناجائز نہیں، اوراگر محض تراوح کی امامت کی اجرت مظہر ائی جائے تو دینا اور لیناجائزہیں، اوراگر محض تراوح کی امامت کی اجرت مظہر ائی جائے تو دینا اور لیناجائزہے، اِس

موقف کے مطابق اگر کسی مسجد کے لوگوں کو مفت کا حافظ یا مفت کا امام نہ ماتا ہو، تو ہم حال اُن کو باجماعت تراو تح پڑھنا تولازم ہی ہے، کہ سنّتِ موکدہ ہے، تواگر کوئی امامت کے قابل شخص ملے اور کہے کہ میں تب تراو تح پڑھاؤں گا کہ مجھے تنخواہ دوگے، تومسجد والوں کوچاہئے کہ تراو تح کی جماعت کے لئے تنخواہ پرامام رکھیں، اور اُس کا تنخواہ لینا اور مقتدیوں کا دینا جائز ہوگا لیکن اگر تراو تح میں ختم قرآن کے عوض اجرت طے ہو (کہ تمہیں پورا قرآن سناؤں گا تنی رقم دوگے) تو ختم کے عوض اجرت جائز نہیں۔

یہاں واضح رہے کہ اِس بارے میں علاء کے دوموقف ہیں کہ آدمی تراوی کے بوش ہوگی پڑھائے،اوراُس میں قرآن مجید سنائے،اورر قم طے ہو،توبیہ رقم امامتِ تراوی کے عوض ہوگی یا ختم کے عوض؟جو امامت کے عوض کھہراتے ہیں وہ طے شدہ رقم جائز قرار دیتے ہیں،اورجو ختم قرآن کے عوض کھہراتے ہیں،حضرت تھانوی عین کاموقف بھی یہی ہے کہ وہ طے شدہ رقم ختم قرآن کے عوض اور ناجائز بتاتے ہیں،

یہاں پھر واضح ہو کہ بات طے شدہ اجرت کی ہور ہی ہے،اور بغیر طے کئے جو ہدایا اور عطیات دیئے جائیں اُن کی بات نہیں ہور ہی، بہر حال حضرت تھانوی تُخالِثَة کی بیہ عبارت اُن کے نزدیک امامتِ تراو ت کی طے شدہ اجرت کے جواز کی صاف دلیل ہے۔

#### سر مفتی اعظم فقیه امت حضرت مولا نامفتی کفایت الله صاحب دہلوی و*مثاللة ہ*

مفتی اعظم فقیہ امت حضرت مولانامفتی کفایت الله صاحب دہلوی وَمُثَاللّه کے فتاوی میں ہے۔
سوال: تراوی میں قرآن شریف سنانے والے حافظ کو اجرت دیناجائز ہے یاناجائز؟ اگر جائز
ہے تو تعین کے ساتھ یا بلاتعین ؟۔۔۔ المستفتی حافظ محمد عزیز الله اجمیر ۱۹سفر سنہ
۱۹۳۳ھ،۲جون سنہ ۱۹۳۳ء

جواب: بلاتعین دے دیاجائے اور نہ دینے پر کوئی شکوہ شکایت نہ ہوتویہ صورت اجرت سے خارج اور حدجواز میں داخل ہوسکتی ہے۔ (کفایت المفتی جلد ۳۹۴،۳۹۵)

حضرت مفتی صاحب و عین التعین کی صورت میں کچھ رقم دینے کو اجرت سے خارج اور جہ اور جہاں عام طور پریہی حال ہے کہ تعین نہیں ہوتا، تو حفاظ کوجو دیاجا تاہے، وہ اجرت سے خارج اور ہدید میں داخل ہے، کفایت المفتی میں جو خارج اور ہدید میں داخل ہے، کفایت المفتی میں جو فاوی عدم جو از کے ہیں وہ طے کی جانے والی یعنی اجرت کی صورت کے ہیں، مثلاً،

سوال: گزشتہ ماہ رمضان سنہ رواں میں یہاں کے تجار کاٹھیاواڑی اور پچھی میمنوں نے ایک مصری حافظ صاحب کو بمبئی سے ایک سو تیس روپے اجرت مقرر کر کے کچھیوں والی مسجد میں تراو تحریر ہانے کو بلایا تھا۔۔۔۔۔۔

جواب: (۱۲۵) متأخرین فقہائے حفیہ نے امامت کی اجرت لینے دینے کے جواز کافتوی دیاہے، پس اگرامام مذکورسے معاملہ امامت نماز کے متعلق ہواتھا تو درست تھا، لیکن قرآن مجید تراوح کمیں سنانے کی اجرت لینادیناجائز نہیں ہے، اگر معاملہ قرآن مجید سنانے کے لئے ہواتھا تو ناجائز تھا۔ (کفایت المفتی جلد ۳سس ۴۱۰)

اوپر سوال میں صاف ذکرہے کہ قاری کے لئے پہلے سے اجرت طے ہوئی،اس لئے جواب میں تفصیل ہے کہ اجرت امامت کی طے ہوئی تو درست ہے،اور قر آن سنانے کی طے ہوئی تو ناجائز ہے،لیکن جوبلا طے کئے ملے اُس کواوپر والے فتوی میں جائز بیان فرمایا۔

### ، مولانامفتی محمد فرید صاحب و مشاللهٔ اکوره ختک:

سابق استاذالحدیث و مفتی دارالعلوم حقانیه اکوڑہ خٹک حضرت مولانامفتی محمد فرید صاحب عشیہ کے فتاوی میں ہے، "چندہ دہندگان کی طرف مراجعت کرنے سے معلوم ہوتاہے کہ یہ رقم جو حافظ کودی جاتی ہے، ہدیہ کے طور پر ہوتی ہے، اور ہدیہ کے لینے اور دینے میں خواہ معروف ہویا مشروط ہوکوئی حرج نہیں، وَالْحَرَجُ إِنَّهَا هُوَفِى الْاُجْرَةِ سَوَاءً گَانَتُ مَشْرُوطَةً اَوْمَعُرُوفَةً وَكِلْتَاهُمَامُنْتَفَيَانِ لِعَدُمِ عَقْدِالْرِ جَارَةِ بِالْقَوْلِ وَلَا بِالتَّعَاطِئ فَتَدَبَّرُ۔

نیزاگریه تسلیم کیاجائے کہ یہ اجرت معروفہ ہے تب بھی اس میں حرج نہیں، کیوں کہ حفاظ کویہ رقم صرف ختم قرآن کے معاوضہ میں نہیں دی جاتی ہے، بلکہ حافظ کویہ رقم اُس وقت دی جاتی ہے جب کہ امام بن کرتراوت میں رکن قرآت تمام قرآن کو بنائے یعنی یہ امامت خاصہ کامعاوضہ ہے، اور امامت پراجرت لینا مفتی بہ قول پر جائز ہے "۔ (فقاوی فریدیہ جلد ۲ص۷۵۲۵۵۱شاعت مولانا حسین احمد سے صوائی)

"فقہاء کرام نے تلاوت پر اجرت لینے کو ناجائز کہاہے، لیکن ہمارے بلاد میں حفاظ تلاوت بھی کرتے ہیں، تو اُن کی رقوم کو صرف تلاوت کامعاوضہ کھہر انااور امامت سے خاموش رہنا بلاوجہ ہے، اور اگر صرف تلاوت کا معاوضہ کھہر انااور امامت سے خاموش رہنا بلاوجہ ہے، اور اگر صرف تلاوت کو ملحوظ کیا جائے تو تلاوت سے کوئی تراو کے خالی نہیں، تو مطلق تراو تکے پر اجرت لینانا جائز ہوگا، بہر حال حافظ کی اس رقم پر انکار کرنا ہندی مسلہ ہے، حنی نہیں ہے، یہ اجرت علی الامامت ہے نہ علی محض الناوت "۔ (قاوی فرید ہے ت ملی محض

"حافظ کوجور قم دی جاتی ہے وہ غالبًاصلہ، مکافات اوراکرام معروف ہوتا ہے، نہ کہ اجرت مشروط یامعروف ہوتی ہے، کیوں کہ نہ عقد اجارہ موجود ہے، اور نہ کوئی اشتر اط مخقق ہے، اور نہ کوئی خاص اجرت پر عرف جاری ہے، اور نہ حافظ حاکم یا قاضی کے پاس مطالبہ کر سکتا ہے، بخلاف مز دور اور اجیر کے کہ اُس کی اجرت شرط یا عرف سے معلوم ہوتی ہے، اور وہ مر افعہ الی القاضی بھی کر سکتا ہے، پس حافظ کو یہ رقم دینا جائز ہے۔

يَدُلُّ عَلَيْهِ مَارَوَى البِّرُمِنِي عَنَ انَسٍ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ اَنَّ رَجُلًامِنُ عَلَيْهِ مَارَوَى البَّهِ عَنْهُ اَنَّ رَجُلًامِنُ كِلَابٍ سَأَلَ النَّبِيَّ عَلَيْهُا عَنْ عَسْبِ الْفَحْلِ فَنَهَا هُ فَقَالَ رَجُلًامِنُ كِلَابٍ سَأَلَ النَّبِيَ عَلَيْهُا عَنْ عَسْبِ الْفَحْلِ فَنَهَا هُ فَقَالَ إِنَّا نُطُرِقُ الْفَحْلَ فَنُكُرَمُ فَرَخَّصَ لَهُ فِي الْكَرَامَةِ انتهى۔

"ختم قرآن پراجرت لیناجائزہے جب کہ دنیوی مقصد کے لئے ہو، اور اگر ایصالِ ثواب کے لئے ہوتو پھرلینامختلف فیہ ہے، اور جب تراوی میں ہوتو علی انتحقیق جائزہے"۔ (فاوی فریدیہ جلد ۲ ص ۵۹۷)

وَاَمَّامَايُعْظَى الْحُفَّاظُ فِي رَمَضَانَ عِنْدَخَتُمِ الْقُرُآنِ فَالْحَقُّ اَنَّهُ جَائِزٌ لِانَّهَاهَدُيةٌ مَعْرُوْفَةٌ لَيُسَتْ بِأُجْرَةٍ ، ـ ـ ـ ـ وَالْإِعْتِبَارُلِنِيَّةِ الدَّافِعِ دُوْنَ الْآخِذِ فَافْهَمُ، وَلَوْسُلِّمَ اَنَّهُ أُجْرَةً فَلَا حَرَجَ فِيهِ اَيُضَّالِانَّهَالَيْسَتُ عِوْضَ التِّلاَوَةِ الْبَحْتَةِ وَلَا الْمِمَامَةِ الْبَسْنُوْنَةِ الْبَحْصُوْصَةِ وَلَاضَيْرَفِى الْإِمَامَةِ الْبَسْنُوْنَةِ الْبَحْصُوْصَةِ وَلَاضَيْرَفِى الْإِمَامَةِ الْبَسْنُوْنَةِ الْبَحْصُوْصَةِ وَلَاضَيْرَفِى الْإِمَامَةِ الْبَحْتَةِ بَلَا الْمِمَامَةِ الْبُعْتَيْدَةِ بِبَكَانٍ اَوْزَمَانٍ اَوْقِرَا قِسُورَةٍ وَسُورٍ (منهاج السنن الخرالُ مُحرَةِ عَلَى الْمِودَن على الاذان شرح سنن الترمذي جلدا، ص٠٩٠ بأب كراهية ان يأخذ الموذن على الاذان الاجر، طمَتَب قاني الورْه فَتُك، عاشيه قاوي فريدين ٢٥، ص٢٥٨)

حافظوں کو جور مضان میں ختم قر آن کے وقت دیاجاتا ہے، حق یہ ہے کہ جائز ہے کیوں

کہ یہ معروف ہدیہ ہے، اجرت نہیں ۔۔۔اور دینے والے کی نیّت کا اعتبار ہو تاہے، نہ کہ لینے
والے کی نیّت کا، اِس کو خوب سمجھو، اور اگر تسلیم کر لیاجائے کہ یہ اُجرت ہے تو بھی اِس میں حرج نہیں، کیوں کہ یہ تلاوتِ محصنہ یا امات محصنہ کاعوض نہیں، بلکہ مخصوص مسنون امامت کاعوض ہیں، بلکہ مخصوص مسنون امامت کاعوض سورت ہیں، اور اُس امامت کی اجرت لینے میں حرج نہیں جو مکان یازمانہ کے ساتھ یا خاص سورت یاسور توں کی تلاوت کے ساتھ مقیّد ہو۔

# 

کیافرماتے ہیں علاء دین مفتیان کرام اس مسکلہ میں کہ حفاظ قرآن نمازتراوی میں قرآن کریم سناتے ہیں، ختم قرآن کے موقع پر مقتدی حضرات حافظ صاحب کی نفذی وغیرہ کی شکل میں خدمت کرتے ہیں، کیاحافظ صاحب کے لئے لیناجائزہے؟ بعض حضرات جواز کافتوی دیاہے، اور سے بھی فرمایا کہ سننے اور سنانے والے دیتے ہیں، بعض مفتیان کرام نے عدم جواز کافتوی دیاہے، اور سے بھی فرمایا کہ سننے اور سنانے والے گنام گاراور فاسق ہیں، ایسے حافظ صاحب کی امامت مکروہ تحریکی ہے، اس بارے میں شرعا کیا تھم ہے؟ بیدنوا تو جروا، السائل قاری غلام اللہ چوک اعظم۔

الجواب باسم ملھم الصواب، حفاظ کرام رمضان المبارک میں بڑی محنت اور عرق ریزی کے ساتھ قر آن ساتے ہیں، ختم قر آن کے موقع پر مقتدی حضرات خوش سے بلاتعین تعظیماً و تکریماً کچھ خدمت کرتے ہیں، یہ شر عااوراخلاقاً جائزہ، اجرت نہیں ہے، اجرت اور تعظیم میں فرق ہے، کیوں کہ اجرت طے کی جاتی ہے، جب کہ اکرام کمرم کی مرضی کا ہوتا ہے۔

مفتی اعظم مفتی کفایت الله عنت صاحب فرماتے ہیں که،

"بلا تعیین دے دیاجائے اور نہ دینے پر کوئی شکوہ شکایت نہ ہو تو یہ صورت اجرت دریج میں دید میں خطاب کا تاکمان کے الماقت صدیب دید کر

سے خارج اور حد جو از میں داخل ہو سکتی ہے۔ (کفایت المفتی جسس ۳۵۰) شیخ الاسلام حضرت مولا ناحسین احمد مدنی عیشید فرماتے ہیں ،

"ہاں ایک صورت ہے جواز کی کہ حفاظ کوئی شرط نہ لگائیں،اختتام قرآن پر لوگ بلاتعیین اُس کی خدمت کر دیں تواس میں کوئی مضائقہ نہیں،حفاظ کی حوصلہ افزائی ہوگی،اور حفظ قرآن کاشوق پیدا ہوگا۔ (تقریر ترمذی ص۲۳۷)

شاه عبد العزيز محدث د ملوی تحتالله فرماتے ہیں،

"بطریقِ تبادل و تعاوض نه هو،بطریق صدقه هویابدیه هوجوچاہے سودے کتے ہیں [بحواله امداد الفتاوی ج اص ۳۱۲]

مفتی عزیزالر حمن عثانی و علیه و الله و الله و المعلوم دیوبند) کافتوی ملاحظه فرمانین، "بعداز ختم محض لوجه الله و ابتغاء مرضات الله روپیه بقاری دادندوا و قبول کردجائز خواهد شدفالعبرة لنیة القاری و السامعین "(فاوی دار العلوم دیوبندج ۲۹۹ سه ۲۹۹) مفتی سیر عبد الرحیم لاجیوری و عیشیه فرماتے بین،



حافظ لوجہ اللہ تراو تک پڑھائے اور مقتدی خوشی سے تعاون کریں توجائزہے۔( فتاوی رحیمیہج۲ص۲۴۵)

جہاں لوجہ اللہ تراوی خوان حافظ نہ ملے وہاں تراوی پڑھانے والے کو ماہ رمضان کے لئے نائب امام بنایا جائے، اوراس کے ذمہ ایک دو نماز سپر دکی جائے، تواس مذکورہ حیلہ سے تنخواہ لینادینا جائز ہے۔ (ایصًاح ۲۳۵)

اس طرح فتادی عالمگیری فصل فی التراوی کی عبارت ملاحظه فرمائیں، ویکر د للر جال ان یستأجر وار جلایؤمهمه فی بیوتهم الخ اس عبارت برحاشیه میں ہے،

هذامبنى على قول القدماء والمتأخرون جوزوا الاستيجار على الامامة ونحوها، وهو المفتى به في زماننا

متأخرین نے جواز کافتوی دیاہے۔ (عالمگیری جاص١١٦)

باقی رہامسکہ نماز کا،اس بارے میں مفتی اعظم مفتی زرولی خان فرماتے ہیں کہ نماز بغیر کراہت کے درست اور صحیح ہوگی، جن حضرات نے کراہت لکھی ہے،اُن کابیہ مسکلہ اور تحقیق محلِ نظرہے،اس لئے ان فتاوی پر عمل کرنادرست نہیں ہے۔

مذکورہ فتاوی جات میں ایک بات قدر مشتر کہے وہ یہ کہ حافظ صاحب محض لوجہ اللہ قر آن سنائیں، نیت صحیح ہو، اور شرط نہ لگائیں، تورقم وغیرہ لینا جائز ہے، دل کی کیفیت اور نیت اللہ تعالی جانتا ہے، ہمیں کسی حافظ صاحب کی نیت پرشک نہیں کرناچا ہیئے، اور نہ ہم اس کے لئے امتحان لینے کے مکلف ہیں۔

جن سینوں کورب کریم نے لاریب فیدہ کتاب کی حفاظت کے لئے منتخب کیاہے،ان کے اقرار کا اعتبار نہ کرنا(کہ ہماری نیت صحیح ہے)اور علی الاطلاق کراہت تحریمی امام ومقتدی کے کئے فسق وفجور کا فتوی محتاط علماء کی شایانِ شان کے خلاف ہے،اس غیر معیاری تحقیق پر نظر ثانی نہایت ضروری ہے۔

تعجب کی بات ہے کہ سارانزلہ ائمہ تراو تکے پر ہی گرایاجا تاہے، جب کہ اذان، امامت، خطابت، تدریس، تبلیغ کی اجرت لینے پر متاخرین کے فتوی جواز پر گزارا کیا جاتا ہے۔ یہ عدم جواز اور کراہت تحریمی کے فتوے کیایہ بخل کے لئے بہانہ تو نہیں ہے؟ یا پھر رمضان شریف میں مساجد کی رونقیں ختم کرانے کے لئے کوئی خفیہ ہاتھ ہماری سادگی سے غلط فائدہ تو نہیں اٹھارہا؟ خلاصہ یہ ہے کہ جو حفاظ محض لوجہ اللہ تراو تکے پڑھائیں، اور مقتدی خوشی سے دیں لینا

خلاصہ بیہ ہے کہ جو تفاظ میں توجہ القد تراو ک پڑھا یں،اور مفتدی خو می سے دیں لیما دینا جائز ہے، بیہ حفاظ کااکر ام ہے، ہمیں کسی کی نیت پر شک نہیں کرناچا ہیئے، فقط ھذاماعندی واللہ اعلم بالصواب

منيراحمه

خادم الا فتاءوالحديث حامعه تعليم القر آن فتح پور

(ضلع ليه) يوم الا ثنين ١٨ جمادي الاخري سنه ١٣٣٠ ه

الجواب صحيح محررب نواز فاروقى مدير جامعه هذا،

الجواب صواب والمجيب مصيب محمد عبد التار تونسوى عفاالله عنه ٩ شعبان المعظم سنه

اس فتوی کی کا پی ہمارے پاس بھی محفوظ ہے،اور حضرت تونسوی صاحب تیشاللہ کے نواسہ حضرت علامہ مولاناعبد الحمید صاحب تونسوی دامت بر کا تہم کے پاس بھی محفوظ ہے۔



### ٧- حضرت مولانامفتى رضاء الحق صاحب دامت بركاتهم (جنوبي افريقه):

حضرت علامہ مولانا محمد یوسف بنوری عیسات کے تلمیذ رشید محقق عظیم حضرت مولانا مفتی رضاء الحق شاہ صاحب منصوری دامت بر کا تہم (فاضل حقانیہ اکوڑہ خٹک، وبنوری ٹاؤن، شخ الحدیث وصدر مفتی دارالعلوم زکریا جنوبی افریقہ) تراو تے کے امام کے لئے اجرت کے عدم جواز کا قول بیان فرماکر فرماتے ہیں،

بعض مفتی حضرات فرماتے ہیں کہ یہ امامت پر اجرت ہے، کیوں کہ صرف قر آن کریم سانامقصود نہیں، بلکہ امامت کے ضمن میں قر آن سانا مقصود ہے، توبہ امامت مسنونہ پر اجرت ہے، جیسے کوئی کسی کوجمعہ کے دن فجر کی نماز پڑھانے اوراس میں سورہ الم سجرہ اور سورہ دہر پڑھنے کے لئے کہہ دے، توبہ امامت اوراجرت جائزہے، اسی طرح یہ بھی جائزہے، نیز تر او تک کے امام کی شکل وصورت کا لحاظر کھنا کہ داڑھی پوری ہو، شلوار وپا جامہ ٹخنوں سے نیچنہ ہو، اس سے بھی معلوم ہو تاہے کہ امامت مقصود ہے، صرف قر آن سنانے ہو، اس سے بھی معلوم ہو تاہے کہ امامت مقصود ہے، صرف قر آن سنانے کے لئے ہو تاتو یہ شر اکط نہ ہوتے، نیز بظاہر اجرت بھی نہیں، کیوں کہ کوئی گھر دیے ہیں، اور کوئی زیادہ، اجرت بھی نہیں، کیوں کہ کوئی تووہ ہے جو معروف یا مشر وط ہو، یہاں دینے کاعرف توہے، لیکن مقد ار میں بہت تفاوت ہو تاہے، اِس کی نظیر حدیث شریف میں ملاحظہ ہو،

عَنُ اَنَسٍ رَضِىَ اللّٰهُ عَنْهُ اَنَّ رَجُلَامِنُ كِلَابٍ سَأَلَ النَّبِيَّ عُلِيْتُ عَمْنِ عَسْبِ الْفَحُلِ فَنَهَاهُ فَقَالَ إِنَّانُطُرِقُ الْفَحُلَ فَنُكُرَمُ فَرَخَّصَ لَهُ فِي الْكَرَامَةِ (رواه الترمذي وقال هذا حديث حسن ١٠٣٠، بأب مأجاء في كراهية عسب الفحل) اس روایت سے معلوم ہوا کہ اجرت ممنوع ہے، لیکن اکر اٹاجو ہدیہ دیاجائے، اُس کی اُس اُس روایت سے معلوم ہوا کہ اجرت ممنوع ہے، لیکن اکر اٹاجو ہدیہ دیاجائش ہے، ملاحظہ ہو فتاوی فریدیہ میں ہے (آگے فتاوی فریدیہ کاحوالہ اور عبارت درج فرمائی ہے،جو ذکر ہوگئ ہے)۔ (فتاوی دار العلوم زکریا جنوبی افریقہ ج2ص 561 ط زمزم پبلشرز)

# 2- مولانا قاضى عبد الكريم صاحب وشاللة (كلاچى، فاضل دار العلوم ديوبند):

حضرت مولانا قاضی عبدالکریم صاحب توالله (کلاچی، ضلع ڈیرہ اساعیل خان، فاضل دار العلوم دیوبند) فرماتے ہیں،

> "میری تحقیق بیر ہے کہ جو حافظ تراو ہے کو پیشہ بنائے،اور جس مسجد میں تھوڑا مل جائے دوسری دفعہ اس مسجدسے بائیکاٹ کرے،اُس کوتوامام نہ بنایا جائے،اور نہ اُس کے پیچھے تراو تکے پڑھی جائے،لیکن جس حافظ کامقصد اصلی قر آن مجید سناناہو اور بوجہ ضرورت اور دوسرے کام جھوڑ کریا بند ہو جانے کے سبب اپنی عیال کی کفالت کے لئے کچھ لینے کاخیال بھی رکھتاہے، تواس کے لئے کچھ لینااوراس کو دینانا جائز نہیں ہے، بلکہ دین کی اس رونق کو ہاقی رکھنے کے خیال سے اعانت کرناان شاء اللہ باعثِ اجر ہو گا"۔ (مجم الفتاوی جلداص۱۹۵،۱۹۵،ط شعبه تصنیف و تالیف مجم المدارس کلاچی) "احقرکے نزدیک تراوی میں قران سنانے والے کور قم وغیرہ لینے کی تخاکش بڑی حد تک ازروئے شرع موجودہے،اورجب کہ اصل مقصد حطام دنیاکاحاصل کرنانه هوبلکه مدرسین علوم دبینیه اورائمه مساجد کی طرح اصل مقصد تودین کام ہو (ورنہ حصول دنیا کے دوسرے طریقے تجارت ملازمت وغیرہ بھی اختیار کر سکتے تھے: از مرتب) توان شاء اللہ ثواب سے

بھی محرومی نہ ہوگی۔ هذاماعندی والعلم عندالله العلیم الخبیر "(نجم الفتاوی جلداص۱۵۲)

### حضرت مولانامفتی غلام الرحمن صاحب بنگله دیش:

حضرت مولا نامفتی غلام الرحمن صاحب دامت بر کا تهم (صدر مفتی دارالا فتاء دارالعلوم خولنا بنگله دیش) فرماتے ہیں،

"رمضان کے مہینہ میں ختم تراو تک پڑھ کراجرت دیناجائزہے، چاہے وہ امام حافظ ہویا قاری، تھوڑا پڑھاہو یا پوراختم پڑھاہو، کیوں کہ رمضان کے مہینہ کی تراو تک میں قر آن پاک کو ختم کرناسنت موگدہ ہے، اور تراو تک خاص طور سے ختم قر آن ہی کے لئے ہے، جیسا کہ تراو تک کی جماعت سنت موگدہ یعنی واجب کے قریب قریب ہے، ویساہی پانچ وقت کی نماز کے لئے اذان دیناو مامت کرناسنت موکدہ ہے، تو اس کے لئے اجرت لینے میں جیسے کوئی منع اور نہیں ہے، اسی طرح تراو تک کی نماز میں بھی اجرت لینے میں کوئی منع اور کاوٹ نہیں ہے، کیوں کہ دونوں ہی ضروریاتِ دین (دین کے ضروری کاموں) میں شامل ہیں، اور تراو تک کی نماز میں ختم کرناصرف تلاوتِ مجردہ نہیں ہے، ۔ (بحوالہ فاوی قاسمیہ جلد ۸، ص۳۵)

مزید فرماتے ہیں،

تلاوتِ مجر دہ اورایصال ثواب پر تراوی کا قیاس کرنا قیاس مع الفارق ہے، کیوں کہ تلاوتِ مجر دہ اورایصالِ ثواب میں ختم قر آن ہو تاہے، اور تراوی کی نماز دوسری نماز کی طرح ہے،ر کوع سجدہ اورار کان کے اعتبار سے، جس میں کوئی کمی نہیں کی جاتی، اس کے باوجوداس کو کس طرح تلاوتِ مجردہ پر قیاس کیاجاتا ہے، اسی وجہ سے تلاوتِ مجردہ کی طرح اجرت لینے کو نا جائز کہنے کا کوئی حق نہیں ہے، کیوں کہ تلاوت مجردہ کے معنی صرف تلاوت کرنا اُس کا ثواب پہنچانا اجرت لے کر، جو تراوت کے ساتھ کسی قسم کی مشابہت نہیں رکھتی، بلکہ پانچ وقت کی نماز، جمعہ اور عیدین کی نماز پڑھانے والے امام کو ضروریاتِ دین کے خاطر اگر اجرت دینا جائز ہو سکتا ہے؟ "( قاوی پڑھانے والے امام کو اجرت دینا کس طرح ناجائز ہو سکتا ہے؟ "( قاوی قاسمیہ جلد ۸، ص ۲۹۷)

گو کہ مولانامفتی غلام الرحمن صاحب کے اِس فتوی سے فتاؤی قاسمیہ والے کو اختلاف ہے، لیکن ہم تواس بناء پر پیش کررہے ہیں، کہ مولانا مفتی غلام الرحمن صاحب دامت بر کا تہم (بنگلہ دیش) کی رائے بھی جواز کی ہے، اُن کے خلاف دوسرے کسی کی رائے ہو توہو، ہر مفتی کو بشر طِ تحقیق اپنی رائے رکھنے کا حق ہے۔

# مولانامفتی غلام الرحلن صاحب (پشاور):

حضرت مولانامفتی غلام الرحمن صاحب دامت برکاتهم (جامعہ عثانیہ پیثاور) فرماتے ہیں،
"شریعت ِ مطہرہ کی روسے حافظ قر آن کے لئے ختم قر آن پر مقتدیوں سے
با قاعدہ اجرت کامعاہدہ اور تعین کرنے کے بعد کچھ لینا جائز نہیں ، کیوں کہ
اللہ تعالی کی مقدس کتاب کو آمدنی کاذریعہ بنانا ایک حافظ عالم کوزیب نہیں
دیتا، تاہم اجرت اور مقتدیوں کے اعزاز واکر ام کے مابین فرق کرناضر ورک
ہے، اجرت تو تب بنتی ہے جب حافظ قر آن اور مقتدیوں کے مابین با قاعدہ

معاہدہ ہو،اور پھر ختم کے وقت اسے وہی مقررہ رقم دی جائے، توان پیسول سے احتر از ضروری ہے۔البتہ اگر کہیں حافظ قرآن نے نہ ہی اجرت کا مطالبہ کیاہواور نہ ہی اس نیت سے ان کو قرآن سنایاہو کہ مقدیوں کی طرف سے مجھے قرآن سنانے پررقم ملے گی، توبہ جائزہے،اوراس حافظ قرآن کے پیچھے تراوی پڑھناجائزہے "(فاوی عثانیہ جلد ۲،ص ۱۹۳۹ط العصر اکیڈ می جامعہ عثانیہ پشاور)

اِس عبارت میں حضرت مولانانے پہلی صورت طے شدہ اجرت کی بیان فرمائی اور فرمایا کہ یہ ناجائز ہے، اور دوسری صورت ہدیہ کی بیان فرمائی، اور فرمایا کہ یہ حفاظ کا اعزاز واکر ام ہے، اجرت نہیں، لیکن اِس اعزاز واکر ام کے لئے یہ قید کہ "حافظ نے اِس نیت سے قر آن نہ سنایا ہو" یہ محض وضاحتی قید ہے، آدمی کے دل میں نیت نہیں توخواہش اور خیال توہو تاہی ہے، اُس پر یابندی نہیں لگائی جاسکتی، نہلگ سکتی ہے۔

# ۱- مولانامفتی مرغوب احمد صاحب و مشاللة الاجپوری (مفتی اعظم برما):

مولانامفتی محمد شفیع صاحب اور مولانا غلام رسول خان صاحب ہزراروی ٹیتانٹیڑ کے شاگر د مولانامفتی مرغوب احمد ٹیتائلڈ کے قباوی میں ہے ،

#### سوال(۳۵۹):

ا۔ تراوی کے حافظ کو پیسہ دے کر پڑھوانادرست ہے یانہیں؟

۲۔ حافظ صاحب کاا قرار کرانا کہ اس قدرروپیہ ختم تراو تکے پرلوں گایادیناپڑے گا، تو نماز ہوگی یا نہیں، اور نماز پڑھناجائز ہے کہ نہیں؟ چوں کہ حافظ صاحب پر دلی اور مفلس ہے۔

بواب:

ا۔ حامداو مصلیاً،الجواب وبالله التوفیق،تراوت پڑھانے کے لئے بطوراجرت کے کوئی رقم معیّن کرالینادرست نہیں، اور اگر پہلے سے پچھ مقرر نہیں کیااور بعد ختم کے اہلِ جماعت نے حافظ صاحب کو تھوڑا بہت دے دیاتو مضائقہ نہیں، بلکہ ثواب ہے۔

۲۔ مقررہ اجرت کا قرار کر الینا مکروہ ہے، لیکن نماز ہوجائے گی، ایسا قرار کر الینے والے امام کے پیچیے نماز ہوجائے گی، ایسا قرار کر الینے والے امام کے پیچیے نماز ہوجاتی ہے، لیکن ثواب میں کی و نقصان رہے گا، حافظ صاحب کوچاہئے کہ خدا پر بھروسہ رکھ کر للہ فی اللہ پڑھے، اور مصلیوں (نمازیوں) کوچاہئے کہ اللہ کے واسطے امام کے ساتھ سلوک کریں (خدمت کریں، مرتب) یہی افضل طریقہ ہے، واللہ تعالی اعلمہ وعلمه اتبہ واحکمہ۔ (مرغوب الفتاوی جلد ۲، ص۲۹۸،۲۹۹)

حضرت مفتی مرغوب احمد صاحب بُرُداللَّهُ نے شروع عبارت میں مقرراُ جرت سے منع فرمایا اور اخیر عبارت میں مقرراُ جرت سے منع فرمایا اور اخیر عبارت میں ہدید دین اور لینے کی اجازت دی، بلکہ ترغیباً فرمایا کہ ہدایا پیش کرنے پر مقتدیوں کوزیادہ تو اب ملے گا، اور مفتی صاحب نے بھی یہاں اَلْمَعْدُو وَ فُ کَالْمَشُرُ وَطِ کے قاعدہ کولا گونہیں مانا ہے۔

#### اا۔ مولانامفتی محمر سلمان صاحب قاسمی پالن بوری:

جامعہ خلیلیہ اسلامیہ ماہی پالنپور گجرات انڈیاکے مولانامفتی محمد سلمان صاحب قاسمی پالنپوری دامت برکاتہم نے اِس موضوع پر ۱۳۰ صفحات کا ایک وقیع رسالہ "اجرتِ تراوی اور خدمتِ امام"کے نام سے تحریر فرمایاہے،اُس کے چندافتباسات درج ذیل ہیں۔
"اجارہ کے سلسلہ میں ایک اہم مسئلہ دینی کاموں پر اجرت کا ہے، دینی کاموں سے وہ خدمات مر ادبیں جو مسلمانوں سے ہی متعلق ہیں، بہ حیثیت



مسلمان انجام دی جاتی ہیں،اور دراصل اس کے نفع وضر راوراس پر اجر و ثواب اوراس سے غفلت وبے اعتنائی پر عذاب وعقاب کا علاقہ بھی آخرت ہی ہے، اخلاص وایمان کا تقاضاہے کہ دنیامیں اس کی کوئی قیمت وصول نہ کی جائے، ان ہی طاعات میں قر آن مجید اور علوم دینیہ کی تعلیم، اذان وا قامت وغيره داخل ہيں،ائمه ثلاثه امام ابوحنيفه،امام ابويوسف اورامام محمد كي تمام منقول روایتیں اس پر متفق ہیں کہ طاعت پر اجیر رکھنا باطل ہے،اور مذکورہ چروں يراجرت أن كے نزديك إقْرَوُوالْقُرْآنَ وَلَاتَأَكُو ابه كى وعيد ميں داخل ہے،ليكن يہال بير بات قابلِ لحاظ ہے كه سلف صالحين اور متقدمین فقہاء کے زمانے میں علماء اور خدام دین کواپنی ضروریات کی یکمیل اورزندگی گزارنے کے لئے بیتُ المال کی جانب سے وظا نُف ملتے تھے،اور عوام بھی مجازاۃ الاحسان بالاحسان کی عمرہ صفت کے ساتھ متصف تھے، جس سے فراخی اوروسعت کے ساتھ ان کی ضروریات پوری ہو جاتی تھیں، خلافت راشدہ کے اختتام،مملکت کی اسلامی تعلیمات سے دوری اور خداناتر س باد شاہوں سے علماء کے استغناء کی بناء پر بیہ صورت ختم ہوگئ، اوراُن کے لئے بظاہر اپنی ضروریات کی جمیل کے لئے کوئی سہارا ما تی نه رہا، نیتجیاً حسیۃ لللہ تعلیم دینے والے کم ہو گئے، للمذامتاُخرین فقہاء نے ضرورت کی وجہ سے چند طاعات پر اجرت لینے کی اجازت دے دی، اوروہ بھی بتدریج ایک کے بعدایک طاعت پراجرت لینے کی احازت دی،بیک وقت ان طاعات پر اجرت لینے کی اجازت نہیں دی، چنانچہ سب سے پہلے فقهاءنے صرف تعلیم قر آن پراجرت لینے کی اجازت دی تھی،۔۔۔۔اس

وقت کے فقہاءنے تعلیم فقہ ،اذان وامامت وغیر ہ کی ضرورت کواجرت کے حائز ہونے کے بارے میں تسلیم نہیں کیاتھا، اوراُن پر اجارہ کوبلاضر ورت اور ہاطل قرار دیا تھا، حالا نکہ اس وقت بیت المال سے وظا نف بند ہو گئے تهے،محاً: أة الاحسان بالاحسان موقوف ہو گیا،اور خدام دین کس معاش پر مجبور ہو گئے تھے،۔۔۔۔ پھراُن کے بعد کے فقہاءنے ایک مدت کے بعد تعلیم فقہ پر اجرت لینے کی اجازت دے کر اس کو بھی ضرورت میں ، داخل کیا، لیکن اُنہوں نے بھی اذان وامامت کی ضرورت کوجوازِ اجرت کے حق میں تسلیم نہیں کیاتھا،حالانکہ یہ دونوں شعائر میں سے ہیں۔ ۔۔۔۔۔ پھر اُن کے بعد کے فقہاء نے تحفظ شعائر کی ضرورت کی وجہ سے اذان وامامت پر اجرت لینے کی اجازت دے دی۔۔۔ پھراُن کے بعد کے فقہاء نے ا قامت اور وعظ کو بھی ایک دینی ضرورت شار کرکے اُن پر بھی اجرت لینے کی اجازت دے دی۔۔۔۔۔فقہاء نے چندطاعات پر ضرورت کی وجہ سے اجرت لینے کی اجازت دے دی ہے،اوراس ضرورت کے مفہوم میں حالاتِ زمانہ کے اعتبارے بتدریج توسع پیداکیا گیاہے "۔ (اجرتِ تراوی کاور خدمتِ امام ص۳۲،۳۷،۳۸) "ضرورت کے مفہوم میں توسع پیدا کرنے کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ رفته رفته دینی کامول میں سستی اوراُن کوحسبة للّه انجام دینے کا جذبہ کم ہوتا ر ہااور نوبت یہاں تک بینچی کہ متأخرین فقہاءنے اینے زمانے کے بارے میں لکھا ہے کہ اب تبرعًادینی خدمات انجام دینے والے باقی نہیں رہے''۔ (س۸،۳۹)

"حاصل یہ کہ مستنی طاعات پراجرت لینے کے جواز کی اصل علت تو صرف بیت المال سے وظائف بند ہونے اور مجازاۃ کے ختم ہوجانے کی وجہ سے دینی خدمات مفت انجام دینے کی رغبت کم یاختم ہوجاناہے، اور اس کی وجہ سے وہ طاعات جو ضروریاتِ دین میں سے ہیں، اُن کے ضیاع کا قوی اندیشہ لاحق ہو گیا، اسی کو فقہاء نے ضرورت اور حاجتِ ناس سے تعبیر کیا ہے اور فقہی حوالوں سے یہ طے شدہ امرہے، کہ مذکورہ ضرورت امامتِ تراوی میں یقینًا متحقق ہور ہی ہے، کماسیاتی، الہذا اس پراجرت لینا دینا جائز ہوگا، عدم جواز کی کوئی وجہ نہیں "۔ (ص۲۲)

"متأخرین فقہاء نے استیجاد علی الطاعة کی ممانعت سے امامت کا ضرور تأیعنی ضروریاتِ دین اور شعائر میں سے ہونے کی وجہ سے استثناء کیا ہے اور مستثنی امامت میں امامتِ مکتوبہ کی طرح امامتِ تراوی جمی داخل ہے"۔ (ص۳۳)

مبسوط سر خسی وغیرہ کی عبارات درج کرکے فرماتے ہیں،

"مذكوره عبارات سے معلوم ہواكہ جماعت ِ تراوح شعائر ميں سے ہے،اگروہ شعائر ميں سے نہ ہوتی تواس سے شعائر اسلام كا ظہار نہ ہوتا، نيز شعائر ظاہرہ ميں سے ہے،اوراہل سنت كاشعار بھى ہے،البذ المستثنى الممت ميں بلاشبہ المامتِ تراوح كجى داخل ہے،المامتِ تراوح كواس سے خارج قرار دينابلادليل ہے"۔(ص٥٥)

"بعض حضرات میہ فرماتے ہیں کہ اجرتِ تراوی کو جائز قرار دینے کی صورت میں طاعت پر بھاؤیلہ اور مول تول کرنالازم آئے گا،جو بالکل

مناسب نہیں، تواس کے جواب میں عرض ہے کہ یہ بات تو تعلیم، اذان اور امامتِ مکتوبہ پر بھی اجرت جائز کہنے کی صورت میں لازم آتی ہے، اگر وہاں ضرورت کی وجہ سے جائز ہے، ضرورت کی وجہ سے جائز ہے، دونوں میں تفریق کی کوئی وجہ نہیں، اوراگر یہاں مناسب نہیں تو پھر وہاں بھی مناسب نہیں، وجہ تفریق کیاہے"۔(ص۵۸)

"فآوی رحیمیه میں ہے، خلاصہ یہ ہے کہ تراوی میں ایک ختم تاکیدی سنت ہے اور اہلی سنت کاشعار بھی ہے، روافض اس سے محروم ہیں ، اور حفظ قرآن نیز بقائے قرآن کا بھی بڑا ذریعہ ہے، اگر خدانخواستہ یہ شرعی رسم ختم ہو جائے گا، اور حفاظ عنقا ہو جائیں ہوگئ تو حفظ قرآن کا سلسلہ بھی ختم ہو جائے گا، اور حفاظ عنقا ہو جائیں گے، لہذاکسی بھی صورت میں اس سنت کو قائم رکھنے کی ضرورت ہے"۔ (فآوی رحیمیہ جسر ۲۷۲، ص ۷۹)

فقاوی رحیمیہ کی اِس بات کی تائید کے لئے حکیم الامت حضرت تھانوی تھ اللہ کی ایسی ہی گفتگو کا بقد رِ ضرورت ذکر کرنامناسب ہو گا (از مرتب) فرماتے ہیں ،

"آج کل مسلمانوں میں یہ بات زیر غورہے کہ شیعہ کو قر آن حفظ ہو سکتا ہے یا نہیں ؟ ۔۔۔۔ سمجھ لینا چا ہیئے کہ یہ کوئی شرعی مسلم نہیں ،اس کی بناء محض تجربہ غالبہ پرہے،اس لئے ہم زبان سے اس کا دعوی نہیں کرسکتے کہ شیعہ سے حفظ قر آن محال یا متعذرہے،اب رہی یہ بات کہ ان میں حافظ کیوں نہیں ہوتے؟ آیا اس کا منشاحضرات خلفاء ثلاثہ کی شان میں گتا فی ہے جس کی نحوست سے ان کو حفظ نہیں ہو سکتا یا بچھ اور بات ہے؟ تومیر احیال یہ ہے کہ اس میں گواس گتا فی کی نحوست کو بھی دخل ہو، مگر اس کا اصل یہ ہے کہ اس میں گواس گتا فی کی نحوست کو بھی دخل ہو، مگر اس کا اصل

منشاان لو گوں کی بے توجہی ہے، کہ ان کو قرآن کے ساتھ لگاؤاورد کچیس نہیں،اس لئے ان کواس کے پڑھنے پڑھانے اور حفظ کرانے کااہتمام بھی نہیں اور ممکن ہے کہ اس عدمِ اہتمام اور عدمِ تعلق کاسبب اس کے محرّف ہونے کا اعتقاد ہو۔۔۔اگر یہ لوگ بھی سنیوں کی طرح قر آن کے پڑھنے يرهانے كا اہتمام كرتے، توغالبان كو بھى قرآن حفظ ہوسكتاتها، محال یا متعذر ہونے کی کوئی دلیل نہیں، چنانچہ یانی پت میں شیعہ کے بعض یجے حافظ ہوجاتے ہیں، مگررہتے نہیں،اور حفظ نہ رہنے کاسبب بھی وہی عدم اہتمام ہے،ایک شیعی لڑ کاغلام سر دارنام میں نے خو ددیکھاہے کہ وہ حافظ ہو گیا تھا مگر بعد میں سنی ہو گیا، کیوں کہ جب وہ حافظ ہو گیاتور مضان کے موقع پراُس نے اپنی جماعت سے کہا کہ تراو یک میں میر اقر آن سنو،اُنہوں نے کہا کہ ہمارے یہاں تو نہ جماعت ہے نہ تر او تے ہے،اس نے کہا کہ جب تراو تکے میں میر اقر آن نہ سناجائے گاتو مجھے محفوظ کیو نکررہے گا؟ شیعوں نے کہا کہ جو کچھ بھی ہوہم تیری وجہ سے تراوی تو نہیں پڑھ سکتے،اس نے کہا پھر میں سنی ہو تا ہوں، تا کہ میر احفظ باقی رہے، چنانچہ وہ سنی ہو گیا، تواُس لڑے کودیکھ کرمیر اخیال یہی ہے کہ شیعہ کے عدم تحفظ کاسبب اُن کاعدم اہتمام ہے،اگر وہ تحفظ کااہتمام کریں توحافظ ہوسکتے ہیں،مگر حافظ رہیں گے نہیں کیوں کہ بقاء حفظ کاسامان ان کے بیہاں نہیں،اور تنہایڑھنے سے حفظ باقی نہیں رہتا، اس میں کچھ تراویح میں سانے کوخاص دخل ہے''۔ (خطباتِ حكيم الامت جلد٢٣٠،راهِ نجات،ص١١٥،١١٣،١١١، ط تاليفات اثر فيه سن ۱۳۴۴ه ه

غور فرمائیں کہ حضرت تھانوی رحمہ اللہ نے وہی بات فرمادی کہ " تنہا پڑھنے سے حفظ باقی نہیں رہتا، اس میں کچھ تراو تح میں سنانے کو خاص دخل ہے" اور حفاظتِ قر آن ضروری ہے، اور حفاظ رہے بغیر نہیں ہو سکتی، اور حفاظ تراو تح میں سنانے سے رہ سکتے ہیں، توتراو تح میں ختم قر آن سننا اور سنانا حفظِ قر آن کی بقاء کا سبب ہو کر ضروری ہوا، جس کے لئے حافظِ قر آن کو تلاش کرنا اور مفت کانہ ملنے کی صورت میں اجرت پر لانا مناسب ہوا، اور اجرت پر بھی نہ ہوتو کم از کم اتنا توہو کہ حفاظ کی حوصلہ افزائی کی جائے تا کہ شوق سے یاد کریں اور شوق سے تراو تح میں سنائیں۔ مولانا مفتی مجمد سلمان قاسمی صاحب مزید فرماتے ہیں،

"ختم قر آن تراو تک کی ضمنی اور تبعی سنت ہے، تواجارہ اصل چیز کے لئے ہو تا ہے، نہ کہ ضمنی چیز کے لئے، بالفاظ دیگر اجرت اصل چیز کی ہوتی ہے نہ کہ ضمنی چیز کے مقابل (ص۸۲)

(تواگر اجرت طے ہو تو وہ امامتِ تراوت کی ہے، نہ کہ ختم قر آن سنانے کی، تو اس پر ختم قر آن سے متعلق عبارات کیسے پیش کی جاتی ہیں؟ مرتب)"
"تراوت کی میں ختم قر آن کو مقصود اصلی اسی وقت کہا جاسکتا ہے جب کہ تراوت کی پڑھنا مقصود نہ ہو، بلکہ صرف ختم قر آن ہی مقصودِ اصلی ہو، اور اس کے لئے تراوت کی پڑھنا مقصود نہ ہو، بلکہ صرف ختم قر آن ہی مقصودِ اصلی ہو، اور اس کے لئے تراوت کی پڑھاتے ہوں (جس کا نتیجہ یہ ہو کہ جب ختم س لیں تراوت کی کی جماعت بھی ختم ہو جائے، حالانکہ ایسانہیں ہوتا، مرتب) حالانکہ کوئی بھی اس کا قائل نہیں ہوسکتا ہے، اور یہ حقیقت کے بھی خلاف ہے"۔ (ص۸۲۸)

"تراوت کی پڑھانے والوں کوعمومًالوگ جونذرانہ دیتے ہیں اس کواجرت قرار دینادرست نہیں،اجرت تووہ ہوتی ہے جو کسی کام کے معاملہ کے وقت طرفین کی طرف سے طے کی جائے، یا عرف میں اُس کی اجرت طے ہو، یا
بطور اجرت دینے کارواج ہو، توبہ بھی طے شدہ اجرت کے حکم میں ہے،
فقہاء کے قول المعروف کالمشروط کا یہی مطلب ہے، عصر حاضر میں تراوی کے
پڑھانے کی پہلے سے اجرت عمومانہ تو طے کی جاتی ہے، اور نہ ہی عرف میں
اس کی کوئی اجرت طے ہے، بلکہ عرف میں اس کو اجارہ کا معاملہ ہی نہیں
سمجھاجاتا"۔ (اجرتِ تراوی کا اور خدمتِ امام ص ۱۲۱،۱۲۲، طهر کزر حماء
بینھھ ملتان)

یہ کتاب خوب غورسے پڑھنے کے لاکق ہے۔

## ۱۱\_ دارالا فناءمو نگیر،و(امیر شریعت)مولانامنت الله رحمانی توالله:

دارالا فتاء مونگیر کاایک فتوی مسائل رفعت قاسمی میں ہے،اُس میں اول تراو آگ پڑھانے والوں کو کچھ دینے اوراُن کے لینے کے ناجائز ہونے کی رائے ذکر ہوئی،اُس کے بعد دار الا فتاءمونگیر کے مفتیان کرام کی اپنی رائے درج ہے،اُس میں فرماتے ہیں،

"ان تمام باتوں کے باوجود ہماری رائے یہ ہے کہ اگر تراو تک کے موقع پر پچھ لینا اور پچھ دینا حرام قرار پائے تو پچھ دنوں کے بعد تدریجًا حفاظ کی تعداد میں کمی آجائے گی، اور تھوڑے عرصے کے بعد مسجدوں میں تراو تک کے اندر قر آن ختم کرنے کاسلسلہ مسدود ہوجائے گا، رمضان کے دوار کان میں سے ایک رکن یعنی قیام لیل کمزور پڑجائے گا، اور آہستہ آہستہ مسجدوں سے تراو تک کی جماعت بند ہوجائے گی، اور جہاں جہاں سورہ تراو تک ہوگی اس میں بہت تھوڑے لوگ شریک ہوا کریں گے، اور رمضان میں رات کی میں بہت تھوڑے لوگ شریک ہوا کریں گے، اور رمضان میں رات کی میں بہت تھوڑے لوگ شریک ہوا کریں گے، اور رمضان میں رات کی

رونق جسے اس دور میں اسلام کا شعار کہا جاسکتا ہے، کم سے کم تر ہو جائے گی، در جاتِ حفظ میں بچوں کی تعداد کھٹنے لگے گی،اور حفاظ جب تراوی پڑھانا جھوڑ دیں گے تو قر آن بھول جائیں گے،اس طرح حفظِ قر آن خطرہ میں پڑ جائے گا، تراوی کے سلسلے میں جوصورت حال ہے، اس سے ہم نظری اور فرضی طریقوں سے عہدہ بر آنہیں ہوسکتے، بلکہ ہمیں واقعی اور عملی صور توں یر غور کر ناچاہیے، ہمارے خیال میں واقعی شکل یہی ہے جس کا نقشہ او پر کھینجا گیا، اس لئے ہماری رائے ہے کہ تراوی میں قرآن سننے سنانے کے متعلق بھی وہی توسیع پیدا کی جائے جو تعلیم قرآن، تعلیم حدیث، تعلیم فقہ،امامت، اذان وا قامت کے متعلق دی گئی ہے، باضابطہ بھاؤبٹہ کرناتو مناسب نہیں معلوم ہوتا، چونکہ قرآن سامنے ہے، اوراس کے ادب کا تقاضابہ ہے کہ اس کی تعلیم اوراس کے سنانے پر مول تول نہ کیاجائے، لیکن سننے والوں کا بیہ فریضہ ہے کہ وہ قر آن سنانے والے کی خدمت اپنی حیثیت سے بڑھ کر کرے،اس نے اپناقیتی وقت سننے والوں کو دیا،اینے ایام واو قات کواس نے محبوس کیا، اہذا حافظ قر آن کے لئے نذرانہ لینا جائز ہے، اور نذرانہ لینے والے حافظ کے چیچیے قر آن سننا بھی باعثِ اجرو ثواب ہے، نیز نذرانہ لینے والے حافظ کے پیچھے تراو تے پڑھنابالکل صحیح ہے،اوراس پر ثواب بھی ملے گا"۔ یه فتوی تحریر فرمایاامیر شریعت مولانامنت الله رحمانی عُنِیالله نے ، اوراس پر نصدیقات اِن

یه فتوی تحریر فرمایا امیر شریعت مولانامنت الله رحمانی ترخیلاتی نے ، اوراس پر تصدیقات اِن حضرات کی ہیں، مولانا شمس الحق صاحب شیخ الحدیث جامعہ رحمانی مو مگیر، مولانا خبر احمد قاسمی استاذ جامعہ رحمانی مو مگیر، مولانا محمد ظفیر الدین صاحب مفتی دار العلوم دیو بند، مولانا محمد شهاب الدین صاحب کوثری، مولانا صغیر احمد صاحب رحمانی، مولانا محمد تسلیم صاحب، مولانا عبد المجید

صاحب، مولانا محمد نعمت الله صاحب قاسمی جامعه رحمانی مونگیر، مولانا محمد صدرعالم صاحب (رمضان المبارک سنه ۲۰۷۱ه) (مسائل رفعت قاسمی جلد ۲، مسائل تراوی ص۱۲۷،۱۲۲)

## سا۔ الشیخ عبد العزیز بن عبد اللہ بن باز میشاللہ کافتوی:

الشیخ عبدالعزیز بن عبداللہ بن باز عِیاللہ سے درج ذیل سوال ہوا، جس کادرج ذیل جواب دیا۔

اَمَنْتُ جَمَاعَةً فِي رَمَضَانَ فَهَلْ يَجُوزُ أَنْ آخُذَمِنْهُمْ أَجْرَةً مُقَابِلَ ذَالِكَ، إِذُ
 اَنَّهُمْ اَصَرُّوْااَنُ آخُذَتِلُكَ الْأُجْرَةَ وَقُلْتُ هٰذَاعَمَلُ تُقُرِّب بِهِ إِلَى اللَّهِ لِكَنَّهُمْ اَصَرُّوْافَمَاهُوَرَأُى سَمَاحَتِكُمْ ؟

إِنْ اَخَذُتَهُ فَلَابَأُس،وَإِنْ تَرَكْتَهُ فَلَابَأُسَ،الْأَمُرُوَاسِعٌ،وَإِنْ تَرَكْتَهُ فَهُوَ
 اَفْضَلُ مَادُمْتَ مَاارَدْتَ شَيْئًا(فتاوى نورعلى الدرب جلد١٠، ص١١، حكم
 اخذالاجرةعلى الامامة في رمضان، شامله)

سوال: میں رمضان میں ایک جماعت کاامام بنا، کیامیرے لئے تراوی پڑھانے کے عوض اجرت لیناجائز ہے؟ کیوں کہ وہ لوگ اصرار کرتے ہیں کہ میں اجرت لوں، جب کہ میں کہتا ہوں کہ یہ اللہ کے قرب کاعمل ہے، لیکن وہ مُصر ہیں، تو آپ کی کیارائے ہے؟

جواب: اگر آپ لیں توحرج نہیں،نہ لیں توحرج نہیں،ہر طرح گنجائش ہے،اگر چھوڑیں (نہ لیں)تو یہی افضل ہے جب تک آپ اپنی نیت پر قائم رہیں۔

# ١٨- عرب عالم الشيخ عبد الله المنير:

عرب عالم الشيخ عبد الله المنير فرماتے ہيں،

إِذَا تَأْمُّلُت فِي هٰذِهِ النُّقُولِ عَلِمْتَ أَنَّ الْفَتُوى بِتَحْرِيْمِ الْأَجْرَةِ عَلَى الطَّاعَاتِ وَإِنْ كَانَ عَلَى إِطْلَاقِهِ عِنْدَالْمُتَقَدِّمِيْنَ مِنْ عُلَمَائِ الْآخْنَافِ إِلَّاآنَّ الْمُتَأَخِّرِيْنَ مِنْهُمُ إِسْتَثْنَوْا مِنْهُ اَشْيَائً كَتَعْلِيْمِ الْقُرْآنِ وَالْإِمَامَةِ وَغَيْرِهِمَابِحُجَّةِ تَغَيّْرِالزَّمَانِ وَحُدُوثِ الضَّرُورَةِ وَاعُتَرَفُوا بِأَنَّ الْاَحْكَامَ قَلْتَتَغَيَّرُبِتَغَيُّرِ الْاَزْمَانِ فَلَوْاَنَّهُمُ اَفْتَوْا بِمَااَفْتى بِهِ مُتَقَدِّمُوْهُمْ بِغَضِّ النَّظرِعَنِ الضَّرُورَةِ الْحَادِثَةِ لَكَانَ هٰذَانُقُصَانًا، وَالَّذِينَ غَيَّرُوْا فَتُوَى الْمُتَقَدِّمِينَ مُعَلَّد بِالضَّرُورَةِ لَمْ يَرَوْااَخْذَالْا جُرَةِ عَلَى صَلاةِ التَّوَاوِيْحِ ضَرُوْرِيًّا، لِذَا ٱبْقَوْهَ عَلَى الْأَصْلِ فَمَنَعُوْهُ وَحَدَثَ هٰذَابَعُدَالْقَرْنِ السَّابِعِ مِنَ الْهِجُرَةِ، وَلَقَلُ طَالَ الزَّمَانُ بَعْدَ إِصْدَارِ هٰذَاالْفَتُوٰى وَمَضَى ٱكْثَرُمِنُ سَبْعَةِ قُرُوْنِ، وَتَغَيَّرَتِ الْأَحْوَالُ وَالْأَوْضَاعُ فَمِنَ الْجَائِزِ أَنْ يَّصِيْرَ بَعْضُ مَالَمُ يَعُدُّهُ عُلَمَاء الْقَرْنِ السَّابِعِ مِنَ الضَّرُورِيَّاتِ ضَرُورِيَّافِي هٰذَاالزَّمَانِ، وَبِالْعَكُسِ، الأَانَّنَالَمُ نَجِدُمَنُ يُّجَدِّدُ النَّظْرَفِي هٰذِهِ الْمَسَائِلِ، وَإِنَّمَا وَجَدُنَامَنُ يُّرَدِّدُ هٰذِهِ الْفَتَاوٰى آخُذَامِنَ الْمُتُونِ وَالشُّرُوحِ بِلَا مُعَانِ فِي مَأْخَذِهَا وَمَأْلِهَا ، وَقَدْ حَاوَلَ بَعْضُ الْمُعَاصِدِ يُنَ مِن عُلَمَاءِ الْآخْنَافِ تَجْدِيْدَالْفَتُوٰى فِي هٰذِهِ الْمَسْأَلَةِ فَافْتَوْا بِجَوَا زِالْاُجُرَةِ عَلَى صَلَاةِ التَّرَاوِيُح إِلَّاأَنَّ مُحَاوَلَتَهُمْ فَشَلَتْ لِمُنَابَنَةِ الْآخَرِيْنَ لِفَتْوَاهُمْ وَتَمَسُّكِهِمْ بِفَتُوى عُلَمَاء الْقَرْنِ السَّابِعِ، وَأَنْكَرُوْاعَلَى الْمُخَالِفِ أَشَدَّالْإِنْكَارِ، وَكَانَ مِنَ الْمَعْلُومِ أَنَّ صَلاةَ التَّرَاوِيْحِ جَمَاعَةً شَعِيْرَةٌ مِنْ شَعَائِرِ الْاِسْلَامِ الْعَظِيْمَةِ، وَكَذَاخَتُمُ الْقُرْآنِ فِيْهَا، وَلايُمْكِنُ إِقَامَتُهَا إِلَّا بِقِارِيئ مَاهِرِ أَوْحَافِظٍ لِلْقُرْآنِ ، وَمِنَ الْمُلاحظِ فِي زَمَانِنَا أنَّ الْمُتَكِرِّعِيْنَ بِذَالِكَ قَلِيُلُّ، وَالنَّاسُ فِي مَشَاغِلٍ لِكُسُبِ الْمَعَاشِ وَالْأَرْزَاقِ، فَإِذَامُنِعَ الْأَجْرَةُ عَلَى صَلَاقِ التَّرَاوِيْحِ يَعْسَرُ إِقَامَةُ هٰذِهِ الشَّعِيْرَةِ وَهٰذَا ضَرُورَةٌ دِيُنِيَّةٌ



بِلاَ شَكِّ، فَيَنْبَغِى أَنْ يَّجَوَّزُ الْأُجُرَةُ عَلَيْهِ فِى هٰذَا الزَّمَانِ وَاللَّهُ اَعْلَمُ بِالصَّوَابِ (الاجرة على صلاة التراويح ص٨)

ترجمه: جب آب ان عبارات میں غور کرومعلوم ہوجائے گاکہ (احناف کا) طاعات پر اجرت حرام ہونے کافتوی اگر چیہ متقدمین احناف کے نزدیک مطلق ہے، لیکن متأخرین نے اِس سے کئی چیزیں مستثنا کیں، جیسے تعلیم قر آن،امامت وغیرہ،اس دلیل سے کہ زمانہ بدل گیا،اور ضرورت پیش آئی ہے اور اعتراف کیا کہ تغیر زمانہ سے احکام تبدیل ہو جاتے ہیں تواگر متأخرین پیدا ہوجانے والی ضرورت سے صرفِ نظر کرکے وہی متقد مین والافتوی دیں تو نقصان ہو گا،اور جنہوں نے ضرورت پیش آنے کوعلت بناکر متقد مین کا فتوی تبدیل کیا اُنہوں نے نماز تراو کے پر اجرت لینے کو ضرورت نہیں سمجھا، اس کئے اصل پر (کہ طاعات پر اجرت حرام ہے) باقی رہے،اور بیہ حالات ساتویں صدی ہجری کے بعد پیداہوئے ہیں،اس فتوی کے صادر کرنے کے بعد عرصہ دراز گزرا،اور(اب)سات صدیوں سے زیادہ زمانہ گذر گیاہے اور حالات بدل گئے ہیں، تواپیا ممکن ہے کہ جس بات کوسات صدیوں کے علاء نے ضروری نہیں سمجھا تھاوہ اِس زمانہ میں ضروری ہوجائے،اوراس کے برعکس بھی ہوسکتاہے، مگر ہمیں ایساعالم نہ ملاجوان ماکل میں نے سرے سے غور کرے،ہم نے دیکھاکہ موجود علماء مأخذ اورانجام میں غور کئے بغیر متون اور شر وح سے مسائل لیتے ہوئے وہی فناوی دُہر اتے ہیں، علماء احناف میں سے بعض ہم عصر علماءنے اس مسلمہ میں فتوی کی تجدید کی اور فتوی دیا که نمازِ تراوی پراجرت جائز ہے، لیکن

دوسرے علماء نے اُن کافتوی رد کر دیا اور ساتویں صدی کے علماء کے فتوے کو مضبوط پکڑا، اور اِن حضرات پر سخق سے رد کیا، تو اِن حضرات کافتوی دَھرے کادَھر ارہ گیا، یہ بات تو معلوم ہے کہ باجماعت نمازِ تراہ تک اسلام کے عظیم شعائر میں سے شعار ہے، ایسے ہی تراہ تک میں ختم قر آن بھی شعائر میں سے ہے ، اور بغیر ماہر قاری یا حافظ قر آن کے یہ شعار قائم رکھنا ممکن نہیں، اور ہمارے زمانہ میں یہ نظر آرہاہے کہ محض تبر عا(مفت میں) اس شعار کو قائم کرنے والے تھوڑے ہیں ، اور لوگ معاش اور روزیوں کے کمانے میں مشغول ہیں، تواگر نمازِ تراہ تک پر اجرت منع ہو تو اس شعار کو قائم رکھنا مشکل ہوگا، اور بلاشبہ یہ دینی ضرورت ہے، تو مناسب ہوگا کہ اس زمانہ میں نماز تراہ تک پر اجرت منافر اللہ اعلم کہ اس زمانہ میں نماز تراہ تک پر اجرت جائز کھہر ائی جائے ، واللہ اعلم بالصواب۔

15: مولاناڈاکٹر محمد اسحاق عالم صاحب (فاضل مدینہ یونیورسٹی،وفاضل جامعہ بنوریہ کراچی، وامام وخطیب جامع مسجد عثانیہ اسسٹنٹ پروفیسر شعبہ اصول الدین جامعہ کراچی) بڑے درد بھرے انداز میں فرماتے ہیں

ایک عرصہ ہو گیا کہ ہر رمضان المبارک میں کچھ جگہوں پر یہ مسئلہ اٹھتا ہے کہ تراو تک پڑھانے والے حافظ صاحب کواجرت دیناجائز ہے یا نہیں؟
دھڑ لے سے کہہ دیاجاتا ہے کہ یہ حرام ہے، مجھے ذاتی طور پراس کی حرمت کے سبب پر آج تک نثر ح صدر نہیں ہوا، بہت آسان سی بات ہے،اگر پانچ وقت کی نماز پڑھانے والا امام تخواہ لے سکتا ہے،تو تراو تک پڑھانے والا حافظ قر آن کیوں نہیں لے سکتا ؟ اور پھر اگر امام اچھی آواز والا قاری ہو تو وہ ذیادہ قر آن کیوں نہیں لے سکتا ؟ اور پھر اگر امام اچھی آواز والا قاری ہو تو وہ ذیادہ

تنخواہ لے سکتاہے، توتراو تکی پڑھانے والااچھاحافظ قر آن کیوں نہیں (لے سکتا) پیر حافظ قر آن کے ساتھ امتیازی سلوک ہے۔

آپ کواجرت کے لفظ سے اختلاف ہے تواس کی جگہ مشاہرہ کالفظ استعال کر لیجئے، کیوں کہ یہ حقیقت ہے کہ نمازاور قرآن کی کوئی اجرت ہوہی نہیں سکتی، اوراگر آپ کہتے ہیں کہ امام نماز کامعاوضہ لیتا ہے، توامام کی پانچوں نمازوں میں صرف ہونے والے منٹوں کو کیجا کر لیجئے، تقریباً پون گھنٹے کاوقت بنتا ہے، لیکن حافظ قرآن کی تراوش میں ؟ایک سے دو گھنٹے (گتے ہیں)

پھر امام صاحب نماز میں جو تلاوت فرماتے ہیں اس کی با قاعدہ کوئی تیاری بھی نہیں ہوتی، مصلی کی طرف جاتے ہوئے اورا کشر سورہ فاتحہ پڑھتے وقت کسی سورت کا انتخاب کر لیتے ہیں، لیکن حافظ قر آن ؟ رات تراو تک میں سنائے جانے والے پارے کی تیاری کرنے کے لئے صبح سحری کے وقت سے ہی ہیٹے جانے والے پارے کی تیاری کرنے کے لئے صبح سحری کے وقت سے ہی ہیٹے جاتا ہے، اس دوران ساری ضرور تیں قربان کردیتا ہے، اور کتنی ذمہ داری کے ساتھ ہر چیز کاخیال رکھتے ہوئے تراو تک پڑھا تا ہے، کیا اسے تگڑ اسالفافہ دینا جرم ہے؟

ــــدوباتيں عرض ہیں۔

ایک بیہ کہ شہر کی کسی مسجد میں ایک مرتبہ اعلان کرکے دیکھ لیجئے کہ اس سال یہاں تراو تے میں ختم قرآن نہیں ہو گابلکہ مخضر تراو تے ہوگی۔

پھر دیکھنے گا کہ مقتدیوں نے آپ کو کیاجواب دیناہے، تراو تکے کے وقت آپ کی مسجد خالی ہوگی،الی صورت میں جب یہ عمل عوام کی ترجیحات میں شامل ہو کرلازم ہو چکا ہے، تو پھر اس پراجرت یامشاہرہ دینا بھی بنتا ہے، آخر نکاح خوال کو بھی تولفافہ ملتا ہے، اس کے علاوہ آج کل کے بیہ کمرشل قسم کے مقررین، نعت خوان، اور قراء جولفافے لیتے ہیں، اور دلچیپ بات یہ ہے کہ کیاایسے کہ انہیں لفافے دینے والوں میں اکثریت اہل مدارس کی ہی ہے، سوال یہ ہے کہ کیاایسے مقررین، نعت خوانوں اور قاریوں کو اپنے پروگر اموں میں بلاناضروری ہے، اور کیا اُنہیں لفافے دینا درست ہے؟ اگر ہاں تو پھر پورام ہینہ تراو تح پڑھانے والے حافظ قر آن کو بھی لفافہ دینے یا لینے میں کو بی کو کھی لفافہ دینے یا لینے میں کو بی حرج نہیں ہونا چاہئے۔

دوسری گذارش میہ ہے کہ پھر ہمیں چاہئے کہ ہم قر آن کریم بھول جانے کی وعیدیں سانابند کردیں، تراو تح میں پورا قر آن کریم سانااب ہمارے حفاظ کے لئے بھی ضرورت بن چکاہے، کہ اسی بہانے قر آن کریم کویا در کھ پاتے ہیں۔۔۔۔۔سواگر ہم نے ان حفاظ بچوں کو اس معاطع میں کنٹرول میں رکھناہے، تواس کاطریقہ یہی ہے کہ انہیں تراو تح میں قر آن کریم سنانے کا پابند بنائیں، آپ اسے کوئی بھی نام دیجئے مجھے تو یہ دینی ضرورت معلوم ہوتی ہے، ہر مسئلہ کاکوئی ناکوئی حل نکل آتا ہے، اس کا بھی کوئی آسان حل تلاش کرلیاجائے، اور یہ ممکن بھی ہے۔

بہت سے علاء تواس بارے میں اتنے سخت ثابت ہوئے ہیں کہ معاوضہ یامشاہرہ کیا، ہدایالینے سے بھی ممانعت فرماتے ہیں، اوراس کا سبب یہ بیان کیاجا تاہے، کہ اگر آپ قر آن پاک نہ سنارہے ہوتے تو کیا آپ کو یہ ہدایا ملتے ؟ نہیں، بس توبہ بھی قر آن سنانے کے عوض ہی مل رہے ہیں، لہٰذا حرام ہے، مجھے حیرت ہے کہ اتن بڑی بات بغیر سوچے سمجھے کیسے کر دی جاتی ہے؟
اور کتنے دکھ کی بات ہے کہ اگر اس تراو تک کے دوران حافظ قر آن کا گلا خراب ہو جائے تواس کا علاج بھی وہ اپنی جیب سے کر ارباہو تاہے، اور اگر آنے جانے کا پیڑول لگ رہاہے تواس کا بوجھ بھی وہ خودا ٹھارہاہو تاہے، ہمیں توان ضرور توں کے واسطے بھی اسے پچھ دینا حرام لگ رہاہو تاہے، اور مقام تعجب ہے کہ ریسٹورنٹ میں ویٹر کو ٹیپ دینا تو ہمارے ہاں لازم ہے، اور وہ

دیئے بغیر جاتے ہوئے شرم آرہی ہوتی ہے، لیکن پورامہینہ تراو تکے پڑھانے والے حافظ قر آن کو نظر انداز کر دیناہمارے ہال لازم سمجھاجا تاہے، کم از کم اسے ویٹر کے برابر ہی سمجھ لیاہو تا۔ میرے دوستو! ان حافظوں کی حوصلہ افزائی سیجئے، معاوضہ ہویابدایا، خوب اور بھاری

میرے دوستو! ان حافظوں کی حوصلہ انزاق جیجے، معاوصہ ہویاہدایا، حوب اور بھار د بھر کم دیجیۓاس پر اللّٰہ آپ کو ضر وراجر عطافرمائیں گے۔

(کافی تفصیل کے بعد۔) گذارش ہے کہ اپنے فضلاءاور حفاظ کرام کی حالت پرر حم کیجئے اور بوقت ضرورت کئی مسائل میں حیلے نکل آتے ہیں تو یہاں بھی کوئی ہلکا پھلکاسا حیلہ نکال لیجئے تا کہ کسی غریب کا بھلا ہو سکے۔

دوسری گذارش میہ ہے کہ جہال تک تراوج کیراجرت لینے کا تعلق ہے،اس کے جائز وناجائز میں پڑے بغیر ہی دیکھاجائے توسچی بات بیہ ہے کہ تراوی جیسے محبوبانہ عمل کے ساتھ اجرت کا لفظ جیّا بھی نہیں ہے اور نہ ہی آپ کسی حافظ صاحب کو اس کی تراو کے جیسی محنت پر اجرت دے سکتے ہیں۔اُس کی محنت کے مقابلے میں آپ کی اجرت پھر بھی بہت معمولی ہو گی۔سو حافظ صاحب کی غیرت گوارہ نہیں کرے گی کہ وہ آپ سے اجرت کی بات کرے۔بات وہی سادہ سی ہے جو پہلے بھی عرض کر چکا ہوں کہ کسی ریسٹورنٹ میں کھانا کھانے کے بعد دل میں بیہ خیال آ تاہے نا کہ اس ویٹر نے ہمیں انچھی سروس دی ہےلہذااب اسے انچھی سی ٹپ لاز می دینی جا ہے یاجب گاڑی لے کر کسی سگنل پر کھڑے ہوتے ہیں اور کوئی مجبور آ کر آپ کی ونڈواسکرین صاف کر دیتاہے تو آپ کی غیرت اسے بھی کچھ دینے پر ابھارتی ہے توتر او کے پڑھانے والا ان سب کے مقابلے میں اعلی اور بہتر ہے اور واقعی پورامہینہ دن رات ایک کر کے اس تروا یک کے لیے محنت کر تاہے، یہ اپنی غیرت د کھانے کازیادہ اچھامو قع ہے، ایسے میں اس کی حوصلہ افزائی کرنا آپ کی ذمہ داری اور حافظ قر آن کا حق بنتا ہے۔ سو پھر وہی بات عرض کروں گا کہ انہیں دل کھول کر دیجیے ، ہو سکے تو حج یا عمرے کا ٹکٹ دیجیے ، موٹر سائیکل یا گاڑی گفٹ کیجیے ، اور یہ سب عظمت

82

قر آن کو مد نظر رکھ کیجیے ،اس کے بدلے میں آپ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے ہاں بہت اونچے ہو جائیں گے کیوں کہ وہ قدر دانوں سے بہت محبت فرما تاہے (آئیں تراو کے پڑھانا سیکھیں ص13 تا16)۔

### جواز کے بعض تائیری آثار:

ا۔ ابوایاس معاویہ بن قرہ رحمہ اللہ سے روایت ہے،

كُنْتُ نَازِلَّاعَلَى عَمْرِوبْنِ النُّعْمَانَ بْنِ مُقَرِّنِ فَلَمَّا حَضَرَرَمَضَانُ جَاءَ ه رَجُلُّ بِٱلْفَ دِرُهَمٍ مِنُ قِبَلِ مُصْعَبِ بْنِ الزُّبَيْرِ فَقَالَ إِنَّ الْاَمِيْرَيَقُرَئُكَ السَّلَامَ وَيَقُولُ إِنَّالَمُ نَكُ قَارِئَاهَ وَاللَّهِ مِنَّامَعُرُونَ فَ فَاسْتَعِنْ بِلِهٰذَيْنِ عَلَى نَفْقَةِ شَهْرِكَ لَانَاهُ فَقَالَ عَمْرُوا قُولُ أَعَلَى الْاَمِيْرِ السَّلَامِ وَقُلُ وَاللَّهِ مَاقَرَأُ نَاالْقُرُ آنَ نُرِيْدِهِ اللَّانُيَا، وَرَدَّةُ عَلَيْهِ (مصنف ابن ابی شیبة جله می صا۱۹ طیب اکیدهی ملتان، شعب الایمان جله ۱، مهمام و میمی کتب خانه کراچی) جله استان، رقم ۱۵۵ طقریمی کتب خانه کراچی)

ترجمہ: فرماتے ہیں کہ میں حضرت عمروہی نعمان بن مقرن رفالٹی کے پاس کھہرا ہواتھا، جب رمضان شریف آیا، اُن کے پاس ایک شخص حضرت مصعب بن زبیر عظامہ کی طرف سے دوہزاردر ہم لایا، اور کہاامیر آپ کو سلام کہہ رہے ہیں، اور کہہ رہے ہیں کہ کوئی معزز قاری ہم نے نہیں چھوڑا جس تک ہماری طرف سے بھلائی نہ پہنچی ہو، آپ اِن دوہزار کے ذریعے جس تک ہماری طرف سے بھلائی نہ پہنچی ہو، آپ اِن دوہزار کے ذریعے اسپنے اِس مہینے کے خرج پر مدد لے لیں، تو حضرت عمرونے فرمایا امیر کومیرا سلام کہیں اور کہیں کہ اللہ کی قسم ہم نے قرآن اس لئے نہیں پڑھا کہ اُس سلام کہیں اور کہیں کہ اللہ کی قسم ہم نے قرآن اس لئے نہیں پڑھا کہ اُس سے مقصود دنیا ہو۔

حضرت مصعب بن زبیر رغیشا حضرت زبیر بن عوام ڈگاٹنٹ کے بیٹے جلیل القدر تابعی ہیں،اور عمروبن نعمان بن مقرن ڈگاٹنڈ صحابی ہیں۔

اس روایت میں دوآ دمیوں کے عمل ہیں،ایک حضرت مصعب بن زبیر محقاللہ کا عمل، دوسر احضرت عموب بن زبیر محقاللہ کہ دوسر احضرت عمروبن نعمان بن مقرن رضی اللہ عنه کا عمل،حضرت مصعب بن زبیر رحمه اللہ کے عمل سے ثابت ہوا کہ رمضان شریف میں تراو سے پڑھانے والے حافظ و قاری کوہدیہ دیناجائز ہے،اوراُن کاعزازواکرام کرناچاہیئے۔

حضرت عمروبن نعمان و التحديد عمل سے ثابت ہوا كہ اگر قر آن سنانے والاصاحب و سعت ہوتواُس كواِس موقع كاہد يہ بھى نہ لينا بہتر ہے، حضرت عمروبن نعمان رضى اللہ عنہ كاعمل ہد يہ لينے دينے كے ناجائز ہونے كى دليل نہيں، كيوں كہ حضرت مصعب و اللہ كالہ كہ انہوں نے دوسرے التہوں كو بھى يہ ہدايا بھيج ،اوراُن تك پہنچ ہيں، ظاہر يہ ہے كہ دوسرے قاريوں كو بھى يہ ہدايا بھيج ،اوراُن تك پہنچ ہيں، ظاہر يہ ہے كہ دوسرے قاريوں كى طرف سے واپس نہيں ہوئے ہيں، يہ دور صحابہ تابعين كا ہے، اگر تراو تح ميں قر آن مجيد سانے پر ہدايالينااِس قدر حرام ہو تاجتنازور دياجارہاہے تو يہ لوگ ايبانہ كرتے، نہ دينے والے دينے، نہ لينے والے ليتے۔

پھر ہدیہ دینالیناکس نص سے حرام ہے؟امام سر خسی تیناللہ توعوام کوتر غیب دیے ہیں کہ دیتے ہیں کہ دیتے ہیں کہ دین اور دین کام کرنے والوں کوتر غیب دیتے ہیں کہ ہدیہ قبول کیا کریں، کہ ہدیہ قبول کرناسنت انبیاء ہے، ہدیہ ناجائز ہونے کافتوی تومتقد مین نے بھی نہیں دیا، متأخرین نے کیوں اس قدر سختی کرلی ہے کہ ہدیہ کو بھی اجرت کے تھم میں کھہراتے ہیں؟۔

حضرت مصعب بن زبیر عُیتاللہ کی طرف سے دی جانے والی اِس رقم کواجرت تو ہر گز نہیں کہاجاسکتا، کیوں کہ اُس دور میں اجرت کا تصور نہ تھا، اور پھر حضرت مصعب نے ہر قاری کے پیچھے تو تر او کے نہیں پڑھی تھیں، تو اِس رقم کوہدیہ ہی کہاجاسکتاہے، کیوں کہ روایت کے لفظ بتا رہے ہیں کہ یہ رقم شروع رمضان میں یار مضان سے ذرا پہلے دے رہے ہیں، ختم قر آن کے بعد نہیں دے رہے ہیں، ختم قر آن کے بعد نہیں دے رہے ، تو ثابت ہوا کہ تراو تک میں قر آن سنانے والوں کو ہدایادیئے جاسکتے ہیں، اوروہ لے سکتے ہیں، کیا حرام کہنے والے حضرات کم از کم اِس کی ترغیب دے سکتے ہیں کہ تراو تک میں قر آن سنانے والوں کو شر وع رمضان میں ہدایادے دیئے جائیں؟

۲۔ حضرت سعید بن جبیر عُشاللہ نے رمضان مبارک میں لوگوں کوتر او یکے پڑھائی، تو حجاج بن یوسف نے اُن کی طرف خاص لباس بُرنس بھیجا، اُنہوں نے قبول کیا۔ (مصنف ابن ابی شیبہ جلد ۲، ص۲۹۲، ط طیب اکید می ملتان)

حضرت سعید بن جبیر بختالہ جلیل القدر تابعی حضرت ابن عباس ڈگاٹھڈ کے شاگر درشید ہیں، تراو تح میں قرآن سنایا،اور حجاج کی طرف سے ہدیہ ملاتو قبول فرمایا،اگر ہدیہ لینا بھی اجرت اور ناجائز ہو تاتو کس طرح قبول کرتے؟

م عَن اُسَيْدِبْنِ عَمْرٍ وقَالَ شُعْبَةُ فِي رِوَايَتِهِ أَنَّ عَمَّارَبْنَ يَاسِرٍ أَعْطَى قَوْمًا قَرَأُوا الْقُرْآنَ فِي رَمْضَانَ (اعلاء السنن جلد ١٥،٥ ٨ ٢ ٨ م دار الفكر بيروت)

اُسیر بن عمروسے روایت ہے کہ حضرت عمار بن یاسر ڈگائنڈ نے اُن لو گوں کو جنہوں نے رمضان شریف میں قر آن مجید پڑھاعطیات دیئے۔

 شایداِس پراشکال ہو کہ اِسی روایت میں آگے درج ہے فَبَلَغَ ذَالِکَ عُمَرَ فَکَرِ هَمُ مَضرت عمر طَّالِتُهُمُّ تک بیہ خبر پہنچی تواُنہوں نے حضرت عمار طُلِّلُیُمُ کے اِس عمل کو ناپیند فرمایا، تو حضرت عمر رشی عَمْدُ کے موقف کے خلاف ہے؟

جواب میہ ہے کہ حضرت عمر طالعتی کاناپیند کرنامحض تقوی کی بناء پرہے،اور حضرت عمار طالعتی کا عمل فتوی کی بناء پرہے،ورنداگر حضرت عمر طالعتی کا عمل فتوی کی بناء پرہے،ورنداگر حضرت عمر طالعتی کا عمل سے حرمت یا مکروہ ہونا ثابت ہو تو تو او تا تا ہدایا تو تراوت کے پڑھانے والوں کے لئے ہدایا دینالینا تو متقد مین کے نزدیک بھی حرام یا مکروہ نہیں تھا۔

#### چند شبہات اور اُن کے جو ابات:

اشکال 1۔ ہمارے بہت سے اکابر تراو تک پر پچھ لینے دینے کو حرام قرار دیتے ہیں،اور درج بالا بحث میں جائز بتایا گیاہے؟ آخریہ حضرات کیول حرام کہتے ہیں؟

جواب: جن اکابرنے حرام لکھاہے،اُن کی عبارات سے حرام ہونے کی وجہ ایک تو یہ معلوم ہوتی ہونے کی وجہ ایک تو یہ معلوم ہوتی ہے کہ پنجگانہ نماز کی ہوتی ہے کہ پنجگانہ نماز کی امامت، تدریسِ علوم،اذان وغیرہ میں بالا تفاق یہ اصول ترک ہو گیاہے۔

دوسری وجہ یہ معلوم ہوئی کہ اُنہوں نے ملنے والی رقم کوچاہے طے شدہ ہویا بغیر طے
کئے خاص اُسی موقع پر دیئے جانے والے ہدایا ہوں اُنہوں کو اُس کو اُس تلاوتِ قر آن کاعوض
کٹیر ایا جو تراو تک میں سنائی جاتی ہے ، اس لئے اُن فقاؤی کے ذیل میں تحقیق و تخر تن کرنے والے
حضرات نے بھی حوالہ جات کے لئے وہ عربی عبارات درج کی ہیں جو تلاوتِ محصنہ پر اجرت سے
متعلق ہیں (لیکن اُن کے نزدیک بھی صرف امامتِ تراو تک پر اجرت جائزہے) یہ اُن کی ایک
رائے ہے ، لیکن اِس رائے کے مقابلہ میں دوسرے اُن اکا برین کی رائے بھی ہے ، جو درج بالا

تحریر میں ذکر ہوئے ہیں، وہ رقم لینے دینے کی گنجائش دیتے ہیں، اور ملنے والی رقم کوچاہے طے شدہ ہو یا بغیر طے کئے ہوئے ہدایا ہوں تراوح میں ہونے والی تلاوت کاعوض نہیں کھہراتے، بلکہ امامت کاعوض گھہراتے ہیں، اور حرام قرار دینے والے اکابرین بھی امامتِ تراوح کے عوض میں ملنے والی رقم کو جائز بتارہے ہیں جیسا کہ ذکر ہوا، اور اس کی دلیل نہ قرآن میں ہے نہ حدیث میں کہ ملنے والی وہ رقم تلاوت کی ہے یا امامت کی، ہر طرف رائے ہے، جو اپنے اپنے مشاہدہ اور عرف پر مانے والی وہ رقم تلاوت کی ہے ، شوافع کے ہاں بھی امامتِ تراوح کی اجرت سے متعلق دو قول ہیں، جیسے یا عقلی سوچ پر مبنی ہے، شوافع کے ہاں بھی امامتِ تراوح کی اجرت سے متعلق دو قول ہیں، جیسے مارے اکابرین کے دو قول ہیں۔

تواس اختلاف رائے کی حیثیت اجتہادی اختلاف جیسی ہے، جس میں شدت اختیار کرنا جائز نہیں ہے، اجتہادی اختیار کرنا جائز نہیں ہے، اجتہادی اختلاف میں ہمارے تمام علماء کے نزدیک دونوں پہلوحق ہوتے ہیں، کوئی پہلو باطل نہیں ہو تا، اوراس کے لئے جنگ وجدال، مباحثے اور مناظرے کم از کم بہتر بات نہیں ہے، جواپنی تحقیق میں جس رائے کوزیادہ صحیح سمجھتا ہے، وہ اُس پر چلے، دوسرے کی تغلیط شانِ علماء کے خلاف ہے، ایک دوسرے کو بُرا کہنا، محاذ قائم کر دینا، طعن و تشنیع کرنا، حرام کھانے والا بتانا، غصہ وغیرہ بہتر اخلاقی رویہ نہیں کہا جاسکتا، نبی کریم مَلَّ اللَّیْظِمُ کی سنّت وشریعت یہ سبق نہیں سکھاتی ہے۔

اشکال2۔جب کسی کام سے متعلق دو قول ہوں جائز کااور ناجائز کا، تواصول ہے کہ محرِّمہ کو مُبیح پرترجیج ہوتی ہے، تو پھر ناجائز ہونے کے قول کوترجیج دینی چاہیۓ؟

جواب: بات قول کی نہیں ہے، بات دلائل کی ہے، یعنی دونوں طرح کی نصوص ہوں، تواحتیاط اِس میں ہے کہ مُحرِّم دلائل کو ترجیح دے دی جائے، جہاں تک بات دو قولوں کی ہے، وہاں ترجیح کی کئی صور تیں فقہی کتابوں میں بیان ہوئی ہیں، ایک صورت یہ ہے کہ قوتِ دلیل کو دیکھا جائے، جس قول کی دلیل قوی ہواُس کوتر جیج دی جائے،اور جس کی دلیل کمزور معلوم ہواُس کونہ لیا جائے، اب بیہ ہر محقق خود دلائل دیکھ کر تحقیق کر لے، جواُس کو قوی لگے اُس کوتر جیج دے کر لے لے،اور جو کمزور لگے اُس کونہ لے۔

پھراگریہ بات مطلق لی جائے کہ ہر جگہ مُحَدِّم کومُبیح پرترجیج ہوتی ہے، توعلاء حضرات بہت می جگہوں پر مُبیع کوترجیج دے رہے ہیں اور مُحرِّم کو چھوڑ رہے ہیں، مثلًا تعلیم قر آن، و تعلیم فقہ، اذان وا قامت وامامت پر اجرت حرام ہونے کا ائمہِ ثلاثہ کا قول اور متقد "مین احناف کا فتوی چھوڑ دیاہے، اوراُس قول کے دلائل آیات واحادیث بھی چھوڑ دیاہے، اوراُس قول کے دلائل آیات واحادیث بھی چھوڑ دیاہے، اوراُس مسئلہ سے متعلق یہ اصول پہلے ہی ٹوٹ چکا ہے۔ اور متأخرین کار خصت والا قول لے لیاہے، تواس مسئلہ سے متعلق یہ اصول پہلے ہی ٹوٹ چکا ہے۔

اشكال 3- تراوت پڑھانے پررقم لينا اخلاص كے خلاف اور محض دنيا طلى ہے جوبرى بات ہے؟ جواب: اخلاص كا تعلق دل والے كے دل سے ہے، اور دل كى خبر صرف اللہ تعالى كو ہوتى ہے، كى اور كو نہيں ہوتى، اس لئے كوئى شخص كسى كے دل ميں اخلاص ہونے نہ ہونے كا حكم نہيں لگا سكتا، زيادہ سے زيادہ محض گمان كر سكتا ہے جو جحت نہيں، رہايہ كه رقم لينا (چاہے طے شدہ ہويانہ) اخلاص نہ ہونے كى علامت ہے، سوہر گزيہ بات اخلاص كے خلاف نہيں، امام غزالى تَعِيَّاتُهُ كَ لفظ بيں، هُومَ حُلِصٌ مِن حَيْثُ اَنَّهُ يُصَلِّى التَّرَاوِيْحَ لِلَّهِ تَعَالَى مُعْتَاضٌ مِن حَيْثُ اَنَّهُ يَصُلِّى التَّرَاوِيْحَ لِلَّهِ تَعَالَىٰ مُعْتَاضٌ مِن حَيْثُ اَنَّهُ يَحْدُ رُفَاتِحة لِلَّهِ تَعَالَىٰ مُعْتَاضٌ مِن حَيْثُ الْهُ سُتَأَجِرُ (فاتحة يَحْدُ وُلُومَ مِن الْمَعْتِيْنَ وَيُقِيْمُ الْعِبَادَةَ فِي الْوَقْتِ الَّذِي يُعَيِّنُهُ الْهُ سُتَأَجِرُ (فاتحة العلوم ص١١ط المطبعة الحسينية المصرية سن ١٣٢٢هـ)

"تراوح کا امام اس اعتبارسے مخلص ہے کہ اللہ کے لئے تراوح پڑھتا ہے،اور عوض تواس اعتبارسے لیتاہے کہ مقرر جگہ حاضر ہو تاہے اور مستأجر (مقتدیوں) کی طرف سے مقرر وقت میں عبادت کرتاہے "۔ نیزعرض ہے کہ یہ اصول صرف تراو تکی پڑھانے والے کے لئے ہے، ہر دینی کام کرنے والے کے لئے ہے، ہر دینی کام خلاف ہے، اور اگر ہر دینی کام کرنے والے سے متعلق ہے، تو مدارس میں قرآن مجید پڑھانے خلاف ہے، اور اگر ہر دینی کام کرنے والے سے متعلق ہے، تو مدارس میں قرآن مجید پڑھانے والے، حدیث وفقہ پڑھانے والے، دیگرعلوم دین پڑھانے والے، اور مساجد کے امام اور مودُن، اور واعظین کیاان سب کو غیر مخلص کہیں گے؟ کیوں کہ بیہ سب اپنے اپنے دینی کاموں پر رقم لیتے اور واعظین کیاان سب کو غیر مخلص کہیں گے؟ کیوں کہ بیہ سب اپنے اپنے دینی کاموں پر رقم لیتے ہیں، اگر تراو تکے والا توطے کئے بغیر لیتا ہے، جب کہ بیہ لوگ طے کر کے لیتے ہیں، اگر تراو تکے کامام غیر مخلص ہے، تو یہ لوگ بطریق اولی غیر مخلص کھر ہیں گے، لہذا محض رقم لینے کو اخلاص کے خلاف نہیں کہا جاسکتا۔

ساری بحث کی خاص باتیں پہ ہیں کہ،

ہمارے عرف میں تراوی پڑھانے والے حافظ جواکثر مستقل امام ہوتے ہیں، اُن کوتراوی میں ختم سنانے پرجو کچھ دیاجا تاہے، وہ اجرت کی تعریف میں داخل نہیں، بلکہ وہ ہدیہ ہے،اور کسی بھی دینی کام کرنے والے کوہدیہ پیش کرنانہ متقدمین کے نزدیک ناجائزرہاہے، نہ متاخرین کے نزدیک ناجائزہے۔

اُجرت پہلے سے طے کی ہوئی رقم کی خاص متعین مقدار کو کہتے ہیں، کسی حد تک اُجرت بمعنی تنخواہ یامشاہر ہ کی بھی گنجائش ہے۔ کیوں کہ جماعت تراویج شعائر دین میں اور ختم قر آن مجید شعائر اہل سنت والجماعت میں داخل ہے۔

جو علاء شدت اختیار فرماتے ہیں وہ بھی اس درجہ گنجائش دیتے ہیں کہ تراوی کے ختم والے دن رقم نہ دی جائے، آگے پیچھے کسی دن ہدیہ کے طور پرامام صاحب کی خدمت کرلی جائے۔ ایسے ہی ہے بھی گنجائش دیتے ہیں کہ مستقل امام کی مقرر تنخواہ رمضان شریف میں کئ گنازیادہ کر دی جائے۔

مناسب سے معلوم ہو تاہے کہ اماموں کو بجائے ختم والے دن کے رمضان شریف کے در میان میں رقم دے دی جائے تا کہ وہ اپنی اور بچوں کی عبد کی خوشیوں کی تیاری کر سکیں۔

فقط والله اعلم بالصواب مجیب الرحمن عفاالله عنه ڈیرہ اساعیل خان۔ ۱۵شوال سنه ۱۳۴۳ هه،۱۲۸مئی سنه ۲۰۲۲ء